U4 DYNAMIQUES
CITOYENNES
EN EUROPE

oA e e e e e e e i ok e e e e e e e e ol i e e W e o ok

Armin Elias, Augustin Jomier &
Anais-Trissa Khatchadourian (éds.)

Laicités et musulmans,
débats et expériences

(XIXe-XXe siecles)

Pater Lang



U4 DYNAMIQUES
CITOYENNES
EN EUROPE

oA e W e e e e e i o e e e e e e e e ol i e e W e e ok

Armin Elias, Augustin Jomier &
Anais-Trissa Khatchadourian (éds.)

Laicités et musulmans,
débats et expériences

(XIXe-XXe siecles)

Pater Lang



DOMINIQUE AVON (Professeur a I’Université¢ du Maine)

Laicités en sociétés majoritairement musulmanes
et musulmans en contextes laiques

La dualité « islam et laicité », dans un registre voisin du couple « islam
et démocratie », est une figure convenue. Elle est forgée sur I’antinomie
plus que sur la complémentarité et ne manque pas de faire régulierement
la une de la presse. Elle présuppose souvent une définition des termes
hors contexte, une norme « islamique » ou « laique » a partir de laquelle
I’essentiel du travail consisterait a mesurer les écarts en fonction des
milieux. Les coordinateurs de cet ouvrage ont su faire preuve de sagesse,
le pluriel associé aux substantifs — « laicités » et « musulmans » — rend
compte de I’approche historienne des objets. Avec eux, il convient
d’effectuer un pas de coté pour identifier 1’altérité et I’autorité comme
les termes autour desquels se noue la problématique. Ces ¢léments sont
susceptibles de se décliner sur quatre niveaux : le vécu socio-culturel ; la
pratique politique ; I’exercice du droit; les conceptions anthropolo-
giques. Le fait remarquable est la prédilection accordée par certains
chercheurs aux trois premiers registres, par contraste avec un relatif dé-
sintérét voire une appréhension pour le dernier.

L’¢étude du vécu socio-culturel fait intervenir la notion d’« identité »
et, par voie de conséquence, de « spécificité culturelle » saisie a travers
des « représentations ». Les sociologues se montrent armés pour alimen-
ter ce registre avec des cadres d’analyse préétablis. En s’intéressant aux
conséquences d’un phénomeéne migratoire majeur du dernier quart du
XX siécle, Nadine B. Weibel les a affinés. Elle présente les femmes es-
sentiellement « issues de I’immigration maghrébine et turque [qui] arbo-
rent fierement 1’habit islamique, le Aijab [...]. Cette tenue, en s’opposant
aux voiles traditionnels mais aussi aux habitudes vestimentaires occiden-
tales, porte la marque d’une époque. L’engagement de ces femmes pré-
suppose une soumission totale a Dieu, exigence absolue pour
I’accomplissement de leur parcours terrestre [...] elles tentent de se ré-
approprier le croire selon un schéma qui leur est propre et expriment



2 Dominique Avon

parallélement une rupture face a 1’Occident, per¢u comme étant a la dé-
rive. [...] Elles repensent leur role au sein de la famille et de la société,
esquissent une redéfinition de I’identité féminine et revendiquent ainsi
leur inscription dans la modernité »'. L’analyse intégre aussi la position
qui fait du port de cette picce de tissu le signe de ’inégalité entre les
genres. Liberté et identité d’un coté ; liberté et égalité de I’autre. Cultura-
lisme versus universalisme, sur fond de grille de lecture liée aux post-
colonial studies. 1l arrive que ces notions ne soient pas bien maitrisées,
emportées par I’élan de bonne conscience contre un « racisme » ici, ou
en faveur d’une « promotion féminine » 1a. Dans les deux cas, la notion
méme d’« habit islamique » est peu interrogée ; les sources, les vecteurs
et les promoteurs du « croire » sont laissés dans 1’ombre. Il ne s’agit
pourtant pas d’un enjeu théorique. Fin 2011, un « Comité de
I’Ordonnance du Bien et du pourchas du Mal », a été créé¢ en Egypte. Les
membres de cette instance ont commencé par interdire aux coiffeurs de
Port-Fouad de raser les barbes ; le fait a été suffisamment pris au sérieux
pour susciter une réprobation violente du Grand Imam Ahmad Tayyib,
réaction associée au communiqué d’oulémas affirmant qu’al-Azhar était
« la référence islamique unique et permanente, en matiére religicuse »°,
une reconnaissance confortée par I’article 3 du texte de la constitution
égyptienne adoptée en décembre 2012.

Deuxiéme niveau, la pratique politique. Par la loi de 2004 sur les
« signes ostentatoires », les responsables politiques frangais ont tranché :
I’interdiction prévaut dans I’école publique, espace qualifié de neutre ou
ce qui unit doit primer sur ce qui différencie. Débat et vote ont été obser-
vés au-dela des frontiéres de la France dont la conception de la laicité est
souvent présentée comme un cas particulier. A cette occasion Jean Bau-
bérot, membre de la Commission Stasi qui avait été instituée pour appor-
ter une expertise aux ¢lus de la République, a pris ses distances. Il I’a fait
en s’abstenant de voter les préconisations, puis en proposant une lecture
de la « laicité » fondée sur trois termes : sécularisation de I’Etat, liberté
enticre de croyance et de culte, égalité des croyances. L’absence de con-
fession religieuse est, selon son acception, assimilée a une croyance non

1 Weibel N. D., Par-dela le voile. Femmes d’islam en Europe, Bruxelles, Complexe,
2000, p. 8-9.

2 Al-Bihiri A., « Al-Azhar : Inshd’ “’al-Amr bi-l-ma‘rGf wa-1 nahy ‘an al-munkar’’
khurtij ‘an sultat al-dawla », 4/-Misri al-Yawm, 05/01/2012.



