
 



 



DOMINIQUE AVON (Professeur à l’Université du Maine) 

Laïcités en sociétés majoritairement musulmanes  
et musulmans en contextes laïques 

La dualité « islam et laïcité », dans un registre voisin du couple « islam 
et démocratie », est une figure convenue. Elle est forgée sur l’antinomie 
plus que sur la complémentarité et ne manque pas de faire régulièrement 
la une de la presse. Elle présuppose souvent une définition des termes 
hors contexte, une norme « islamique » ou « laïque » à partir de laquelle 
l’essentiel du travail consisterait à mesurer les écarts en fonction des 
milieux. Les coordinateurs de cet ouvrage ont su faire preuve de sagesse, 
le pluriel associé aux substantifs – « laïcités » et « musulmans » – rend 
compte de l’approche historienne des objets. Avec eux, il convient 
d’effectuer un pas de côté pour identifier l’altérité et l’autorité comme 
les termes autour desquels se noue la problématique. Ces éléments sont 
susceptibles de se décliner sur quatre niveaux : le vécu socio-culturel ; la 
pratique politique ; l’exercice du droit ; les conceptions anthropolo-
giques. Le fait remarquable est la prédilection accordée par certains 
chercheurs aux trois premiers registres, par contraste avec un relatif dé-
sintérêt voire une appréhension pour le dernier. 

L’étude du vécu socio-culturel fait intervenir la notion d’« identité » 
et, par voie de conséquence, de « spécificité culturelle » saisie à travers 
des « représentations ». Les sociologues se montrent armés pour alimen-
ter ce registre avec des cadres d’analyse préétablis. En s’intéressant aux 
conséquences d’un phénomène migratoire majeur du dernier quart du 
XXe siècle, Nadine B. Weibel les a affinés. Elle présente les femmes es-
sentiellement « issues de l’immigration maghrébine et turque [qui] arbo-
rent fièrement l’habit islamique, le hijâb […]. Cette tenue, en s’opposant 
aux voiles traditionnels mais aussi aux habitudes vestimentaires occiden-
tales, porte la marque d’une époque. L’engagement de ces femmes pré-
suppose une soumission totale à Dieu, exigence absolue pour 
l’accomplissement de leur parcours terrestre […] elles tentent de se ré-
approprier le croire selon un schéma qui leur est propre et expriment 



2  Dominique Avon 

parallèlement une rupture face à l’Occident, perçu comme étant à la dé-
rive. […] Elles repensent leur rôle au sein de la famille et de la société, 
esquissent une redéfinition de l’identité féminine et revendiquent ainsi 
leur inscription dans la modernité »1. L’analyse intègre aussi la position 
qui fait du port de cette pièce de tissu le signe de l’inégalité entre les 
genres. Liberté et identité d’un côté ; liberté et égalité de l’autre. Cultura-
lisme versus universalisme, sur fond de grille de lecture liée aux post-
colonial studies. Il arrive que ces notions ne soient pas bien maîtrisées, 
emportées par l’élan de bonne conscience contre un « racisme » ici, ou 
en faveur d’une « promotion féminine » là. Dans les deux cas, la notion 
même d’« habit islamique » est peu interrogée ; les sources, les vecteurs 
et les promoteurs du « croire » sont laissés dans l’ombre. Il ne s’agit 
pourtant pas d’un enjeu théorique. Fin 2011, un « Comité de 
l’Ordonnance du Bien et du pourchas du Mal », a été créé en Egypte. Les 
membres de cette instance ont commencé par interdire aux coiffeurs de 
Port-Fouad de raser les barbes ; le fait a été suffisamment pris au sérieux 
pour susciter une réprobation violente du Grand Imam Ahmad Tayyib, 
réaction associée au communiqué d’oulémas affirmant qu’al-Azhar était 
« la référence islamique unique et permanente, en matière religieuse »2, 
une reconnaissance confortée par l’article 3 du texte de la constitution 
égyptienne adoptée en décembre 2012. 

Deuxième niveau, la pratique politique. Par la loi de 2004 sur les 
« signes ostentatoires », les responsables politiques français ont tranché : 
l’interdiction prévaut dans l’école publique, espace qualifié de neutre où 
ce qui unit doit primer sur ce qui différencie. Débat et vote ont été obser-
vés au-delà des frontières de la France dont la conception de la laïcité est 
souvent présentée comme un cas particulier. A cette occasion Jean Bau-
bérot, membre de la Commission Stasi qui avait été instituée pour appor-
ter une expertise aux élus de la République, a pris ses distances. Il l’a fait 
en s’abstenant de voter les préconisations, puis en proposant une lecture 
de la « laïcité » fondée sur trois termes : sécularisation de l’Etat, liberté 
entière de croyance et de culte, égalité des croyances. L’absence de con-
fession religieuse est, selon son acception, assimilée à une croyance non 

                                            
1  Weibel N. D., Par-delà le voile. Femmes d’islam en Europe, Bruxelles, Complexe, 

2000, p. 8-9. 
2  Al-Bihiri A., « Al-Azhar : Inshâ’ ‘’al-Amr bi-l-ma‘rûf wa-l nahy ‘an al-munkar’’ 

khurûj ‘an sultat al-dawla », Al-Misri al-Yawm, 05/01/2012. 


