

        

            [image: couverture]

        


    
PRÉSENTATION


 

La science est-elle bien « partagée » ? À quelles conditions peut-elle l’être
véritablement ? Comment faire naître et développer, dans le public,
le germe d’une culture scientifique capable de substituer au sentiment
d’opacité, à l’indifférence voire à l’inquiétude ou à la suspicion qu’elles
suscitent parfois, l’intérêt pour les sciences, ses méthodes et ses résultats,
et une authentique prise de conscience des questions scientifiques et de
leurs enjeux ?

Cet ouvrage, le quatrième de la collection « Questions vives », est parti
d’un étonnement devant le néologisme Scientific Illiteracy, courant
outre-Atlantique : le terme d’« illettrisme » scientifique le traduit
imparfaitement. Ce qui est en question, ce n’est pas seulement l’acquisition
scolaire d’un savoir minimum mais bien une capacité globale du public
à s’informer sans se perdre dans la pléthore de messages, c’est-à-dire, au
sens propre, à se former une conscience et à faire siens les fruits comme
les interrogations de la science.

Chercheurs et philosophes interrogent donc la place nouvelle des
sciences dans la cité – au sens politique et au sens physique – en
partant de la difficulté primordiale : comment traduire en langage
clair ce qu’énoncent certaines disciplines en langage si spécialisé et
techniciste qu’il est absolument opaque pour le non-spécialiste (c’est
le cas, notamment mais pas exclusivement, des mathématiques et de
la physique). Que peut-on dire d’une science pour en dire au moins
« quelque chose » ? Quels défis doit relever l’éducation, à l’école et
en dehors d’elle ? Comment d’autres pays, comme les États-Unis,
l’Angleterre, la Hollande, et d’autres cultures, à l’exemple de la Corée
ou des pays du Maghreb, envisagent-ils la solution du problème crucial
mais si complexe du partage des sciences ?

Sans dogmatisme, mais en déployant les multiples facettes du sujet,
acteurs et témoins croisent leurs analyses et dégagent des lignes de force
dont on doit espérer qu’elles sauvegarderont l’adhésion du public à
l’« avenir de la science ».



Questions vives


 

collection dirigée par

Marie-Françoise Chevallier-Le Guyader

et Jean-Marc Dabadie

conseiller scientifique : Mathias Girel

 

© ACTES SUD / IHEST, 2013

 

ISBN 978-2-330-02187-0



 




JEAN-PIERRE BOURGUIGNON, MARIE-FRANÇOISE CHEVALLIER-LE GUYADER,

SOOK-KYOUNG CHO, GOÉRY DELACÔTE, MARC J. DE VRIES, GÉRARD FÉREY,

JOAN FERRINI-MUNDY, STÉPHANE FOUCART, MATHIAS GIREL,

MICHELINE HOTYAT, OLIVIER HOUDÉ, ROSA ISSOLAH, ÉTIENNE KLEIN,

ROBERTO A. KRANKEL, HERVÉ LE GUYADER, PIERRE LÉNA,

MICHEL LUSSAULT, CLARE MATTERSON, DIDIER MIRATON,

JEAN-MARC MONTEIL, STÉPHANE NATKIN, HEINZ WISMANN



 

 




Partager la science


 

 




L’illettrisme scientifique en question


 

 



ACTES SUD / IHEST





AVANT-PROPOS

 

PARTAGER LA SCIENCE : FAUT-IL S’INQUIÉTER

D’UN « ILLETTRISME SCIENTIFIQUE » ?



 

La science est-elle partagée et bien partagée ? Peut-on regretter qu’elle
ne le soit pas toujours, et pas toujours bien, sans finalement occuper
à bon compte une confortable tour d’ivoire ? Peut-on articuler ce souci
de partage, et peut-être parfois une inquiétude quant à certains traits
de la situation présente, sans être immédiatement taxé de scientisme ou
d’une naïveté datant d’une époque désormais révolue ? La question est
essentielle et l’un des paris de ce livre est qu’il est possible à la fois de s’inquiéter du retrait des sciences de vastes pans de la culture et de formuler quelques propositions, sans tomber dans la nostalgie d’un passé qui
n’a sans doute jamais existé. Deux avertissements s’imposent cependant.

 

Premièrement, le présent livre n’a pas la prétention d’être exhaustif ni
de couvrir l’ensemble des manières dont, aujourd’hui, différents acteurs
entreprennent, dans des institutions nationales, dans les régions, dans les
associations, de diffuser la science, de la médiatiser. Il ne s’agit pas ici de
rendre compte de l’abondant travail de recherche universitaire, parfois
remarquable, entrepris sur ce sujet ainsi que du détail des initiatives
concrètes prises sur le terrain ; qu’il suffise pour cela de renvoyer aux
abondantes archives en ligne de l’IHEST, qui donnent quelque idée et de
cette richesse et de cette complexité. Il s’agira bien davantage de lancer,
dans un langage clair et accessible, des pistes de réflexion et, peut-être,
de changer certains termes du débat et, à cette fin, c’est toute une foule
d’objets divers qui seront convoqués, du « pizzly » au pneu, en passant
par la ville comme « système apprenant », les « carottes numériques » et
la sculpture de la matière par la chimie.

 

Deuxièmement, concernant l’objet qui est traité, il ne s’agit pas, non
plus, de dire qu’il faudrait en rabattre sur le reste des humanités, qu’il faudrait donner à la science la place principale, comme si le but était, au fond,
de jouer une dimension de la culture contre les autres. C’est plutôt l’inverse
qui fournit un point commun aux contributions qui suivent : comment
faire de la science un objet de culture à part entière, que faut-il en dire, que
faut-il faire ? Le livre propose d’explorer cette question du partage en adoptant un point de vue particulier : que veut-on dire quand on s’étonne de
l’absence de culture, voire de compétence, scientifiques ? Quelles normes
sous-tendent cette attente déçue, et y a-t-il bien lieu, même, d’être déçu ?

 

Une des origines de ce livre, au-delà du travail de fond de l’IHEST en
faveur du décloisonnement et de la diffusion de la science, a résidé dans
l’étonnement face à une expression qui semblait à la fois étrangement
présente, et étrangement intraduisible, dans le débat anglo-saxon où elle
apparaît, dès les années 1980 au moins1 : l’idée multiforme et âprement
discutée de « Scientific Illiteracy », présentée comme danger social et
politique guettant les États dont le développement repose sur la science
et la technologie. La literacy peut être en anglais la possession d’une
connaissance mais il s’agit aussi souvent d’une aptitude, d’une culture
minimale dans un champ donné. En effet, si l’on se réfère aux nombreuses
définitions de ce terme, notamment celle de l’OCDE2, la notion désigne
non seulement un seuil minimal de connaissances nécessaires pour comprendre le monde extérieur mais aussi, et surtout, l’appropriation de
compétences par le langage, l’écriture, le calcul permettant de communiquer,
de se repérer dans le temps et l’espace, et ceci dans des environnements
différents, familial, social, professionnel, culturel. C’est un savoir qui doit,
aussi, être un savoir-faire. L’enquête PISA 2009 définit elle-même la littératie scientifique comme

« la capacité à utiliser de la connaissance scientifique pour identifier
des questions, acquérir de nouvelles connaissances, expliquer des phénomènes scientifiques, tirer des conclusions étayées par des données sur des
questions liées à la science, et manifester une conscience de la manière
dont la science et la technologie façonnent nos environnements matériels,
intellectuels et culturels ».


C’est toute une palette de dispositions qui est évoquée, bien plus qu’un
simple savoir purement scolaire ou abstrait. Partant de là, son contraire,
l’illiteracy, qui traduirait une incapacité voire une impuissance dans ces
différents domaines, ne correspond donc qu’imparfaitement à ce que les
Français appellent l’« illettrisme », qui reste dans les représentations associée à la maîtrise de la langue écrite. Il faudrait, pour être rigoureux,
traduire l’expression tantôt par « inculture scientifique », tantôt par
« manque de formation scientifique », « défaut d’apprentissage scolaire
des sciences »… Ces difficultés de traduction sont monnaie courante, et
elles n’engagent bien entendu pas seulement des vocabulaires, mais peut-être aussi des attitudes différentes : les diverses traditions nationales,
comme on pouvait s’y attendre, se distinguent également sur les termes
employés pour désigner le rapport à la science. Là où les États-Unis parlaient volontiers de « science literacy », les Anglais ont durablement préféré
le « Public understanding of science » et aujourd’hui l’« engagement », et les
Français, souvent, mais pas exclusivement, la « culture scientifique ». Une
fois ces précisions lexicales apportées, oserions-nous, autrement que par
anglicisme, utiliser les termes d’« illettrisme scientifique et technique » ?

Admettons un instant qu’on le puisse, en sollicitant l’indulgence de
l’Académie française. Après tout, l’usage semble s’être installé peu à peu :
ainsi, une dépêche de l’AFP (19 février 2007), faisant état de travaux d’une
équipe de l’université du Michigan portant sur l’Europe et les États-Unis,
n’hésite pas à titrer : « Les pays industrialisés souffrent d’un illettrisme
scientifique préoccupant ». On a pu trouver l’expression dans la presse, des
débats parlementaires, divers débats engageant la place de la science dans
la société… Il reste que, même en anglais, l’idée d’une scientific illiteracy
est troublante et se distingue du constat habituel d’une désaffection pour
les sciences dans la plupart des pays développés, alors même que ces dernières
attirent pourtant une large partie de chaque génération. Un livre au titre
volontiers alarmiste a suscité il y a trois ans un vaste débat outre-Atlantique :
Chris Mooney et Sheril Kirshenbaum relevaient, en effet, dans Unscientific
America : How Scientific Illiteracy Threatens our Future3 la situation délicate
de la science aux yeux d’une large partie de la population américaine,
majoritairement rétive à la théorie de l’évolution, et, de plus en plus semble-t-il, à l’idée de vaccination (voir aussi Spellman, Bayer, 2010 ; Olson, 2009).
Mais, loin de se cantonner à ce point, ils formulaient en outre l’idée que
les scientifiques avaient globalement failli à leur devoir de communication
et que, faute de changement, de sombres perspectives s’ouvraient pour le
débat public américain. Tel était pour eux le danger principal d’un « illettrisme scientifique », qui ne consisterait pas tant dans une ignorance totale
de la science que dans une incapacité à s’en approprier les enjeux. Le constat
s’enracinait dans la difficulté qu’avaient ressentie les acteurs des différents
mondes de la science lorsqu’ils avaient tenté de faire des questions scientifiques un réel enjeu lors de la campagne présidentielle de 2008. Ce mouvement, qui s’était incarné dans l’initiative Science Debate 20084, s’est soldé
par un relatif échec, au dire même des acteurs, malgré l’implication de
douzaines de Prix Nobel, de plus d’une centaine de présidents d’université
et d’environ 40 000 bénévoles. En outre, Mooney et Kirshenbaum mesuraient très bien aussi que le constat portant sur une prétendue inculture
scientifique du public n’est jamais neutre politiquement et qu’il est à double
tranchant.

« Il a pour effet, que ce soit voulu ou non, notaient-ils avec malice,
d’exempter les gens futés – les scientifiques – de toute responsabilité
lorsqu’il s’agit de s’assurer que notre société prend véritablement leur
connaissance au sérieux et en use sagement. C’est un problème d’éducation, peuvent-ils dire, ou un problème qui concerne les médias (qui ne
couvrent pas la science correctement ou ne lui prêtent pas assez attention),
et, sur ce, ils peuvent s’en retourner à leur laboratoire. » (Op. cit., p. 16)


Faire le constat d’un « illettrisme scientifique » peut ainsi être une
manière confortable de rendre le public responsable… d’une coupure
entre la science et le public. C’est ce prix qui semble pour certains trop
lourd à payer. Tout en partageant finalement certaines des conclusions
de Mooney et Kirshenbaum, certains auteurs dénonçaient l’idée même
de Scientific Illiteracy, du point de vue de ses présupposés, en affirmant
que l’employer revenait à faire preuve, dans le meilleur des cas, de naïveté,
en supposant que tout un chacun puisse maîtriser les rudiments des
principales sciences au point où cela pourrait informer son action ; et,
dans le pire des cas, à manifester une volonté sociale de « distinction »
entre une élite avertie et un public ignorant. Daniel Sarewitz, par exemple,
critiquant l’idée que des généralités sur les résultats de la science ou même
sa méthode puissent aider ses concitoyens à comprendre la démarche
scientifique appliquée dans toute sa complexité, a proposé, jusque dans
des écrits très récents, une critique de l’idée même de culture scientifique
dont l’illettrisme scientifique serait le manque :

« Être au fait de la science (scientifically literate), résume-t-il, revient à
être au courant d’un ensemble arbitraire de monstres sacrés culturels (de
grands hommes, tels que Newton, de grandes équations, telles que F= MA)
qui sont nécessaires pour être légitimes et appartenir à une société de plus
en plus stratifiée et structurée par la compétition ; c’est vouloir accepter
l’autorité de la science, même quand on ne dispose pas de la connaissance
spécialisée qui serait nécessaire pour mettre à l’épreuve cette autorité. »
(Sarewitz, 2012)


Cette notion d’illettrisme scientifique porte-t-elle donc sur la possession
d’un savoir, sur la maîtrise de compétences, sur un éveil à sa dimension
politique ou n’est-elle que l’envers d’un processus social de distinction ?
Le problème se pose d’autant plus outre-Atlantique que des questions
scientifiques, concernant le réchauffement climatique par exemple, sont
devenues extrêmement clivantes politiquement, sans que la maîtrise de
l’arrière-plan scientifique n’apparaisse de manière nette comme argument
décisif dans les choix qui sont faits, ce qui conduit certains à dire que le
débat n’est désormais plus scientifique mais politique. Faut-il donc faire
le deuil d’un partage minimal des sciences, et avec lui celui d’un débat
public informé, et se résoudre à ce que des questions essentielles les impliquant se tranchent sur des critères extrascientifiques ?

 

On pourrait avoir le sentiment que le débat est exotique, qu’il ne
concerne que le domaine américain. Tant s’en faut. En France, notamment
lors de la publication des résultats de la dernière enquête PISA, des voix se
sont élevées pour s’inquiéter d’une montée de l’ignorance en matière de
sciences, de pair avec celle de l’illettrisme « classique ». La couverture de
l’étude par la grande presse pouvait inquiéter : « Le système éducatif
français mal noté », « Sciences : pourquoi les Français décrochent ? », ou
même : « L’heure est grave. Entre les jeunes Français et les sciences, c’est
le désamour ». Le constat serait donc sombre, du point de vue même des
apprentissages scolaires, et l’on verra dans ce qui suit qu’il y a peut-être
des raisons d’avoir un jugement plus nuancé. On a beaucoup évoqué à
ce moment-là également, lors du lancement du Plan sciences, le concept
jumeau de l’illettrisme, l’« innumérisme » ou « anumérisme ». Cette
notion, qui semblait tout à coup connaître une actualité française, a été
développée notamment par le mathématicien américain John Allen Paulos et désignerait l’incapacité à s’approprier des raisonnements mathématiques mêmes rudimentaires, alors même qu’ils ont pu faire l’objet, à un
moment ou à un autre, d’un apprentissage scolaire. Dans son ouvrage,
Innumerism, qui mérite encore d’être lu, Paulos avait proposé de nombreux
exemples analogues au suivant : on pourra juger bon de reprendre un
interlocuteur sur une confusion grammaticale entre « dont » et « duquel »
et assister sans broncher à une présentation météo affirmant que, s’il y a
50 % de chances qu’il pleuve samedi et 50 % dimanche, il y a en tout
100 % de chances pour qu’il pleuve ce week-end ! (Paulos, 1998) Ce
décalage est étonnant : pourquoi est-il commun de s’alarmer d’une difficulté à maîtriser les rudiments de la langue écrite alors qu’une incapacité
à reproduire les raisonnements mathématiques de l’écolier serait finalement
beaucoup plus acceptable socialement ? Ce décalage traduit-il des exigences
moindres à l’égard des sciences ? Ou seulement à l’égard des mathématiques ? L’exemple est d’autant plus parlant qu’il peut concerner des
personnes tout à fait « lettrées » par ailleurs. Qu’il soit donc clair que
l’illettrisme scientifique dont il sera question ici n’est pas l’apanage d’une
fraction de la population, mais concerne en droit tout un chacun… Mais
alors, nous trouvons-nous dans une situation comparable à celle qui est
décrite par Mooney et Kirshenbaum ?

 

Distinguons une prudence qu’il convient d’avoir vis-à-vis de la notion
lorsqu’elle passe dans le domaine français, et une leçon éventuelle que le
débat américain peut fournir. La prudence d’abord. Le terme d’« illettrisme » est délicat à employer dans notre langue : c’est une notion qui a
un sens pour la culture des lettres et qui est rarement employée dans des
contextes neutres. Elle désigne en creux une compétence qui est censée
manquer, elle renvoie implicitement à des normes qui seraient battues en
brèche et ces normes ne sont pas seulement cognitives. Bernard Lahire,
dans un travail très détaillé et qui a fait date (Lahire, 1999), a retracé la
genèse de la notion française d’illettrisme, dont il est souvent peu connu
que son introduction est en fait très récente (elle date de la fin des années
1970 et figure en bonne place dans les textes théoriques d’ATD Quart Monde).
Or, ce travail avait montré que, loin de désigner uniquement des différences dans la maîtrise de l’écrit, l’illettrisme servait en fait à parler de
bien d’autres choses. Il a tendu à remplacer dans les discours la « pauvreté »
ou la « misère », et a pris une épaisseur politique en symbolisant l’exclusion. Deux traits se superposaient : il ne désignait plus des individus et
des problèmes isolés, mais un phénomène global, censé avoir sa dynamique
propre ; il ne décrivait plus un fait, il renvoyait à des normes irréductiblement sociales et politiques : l’illettré devenait celui qui se trouvait exclu
du débat, voire de la société tout court. Se trouvait mise en question, à
travers lui, la possibilité d’une « vraie démocratie », d’une « citoyenneté »
complète, d’une « autonomie » individuelle, voire de « réussite » d’une
vie. À double tranchant, elle aussi, la notion sert parfois tout aussi bien
à décrire ceux qui sont exclus d’un processus qu’à pérenniser cette
exclusion si on l’accepte comme phénomène « naturel ». Réfléchir aux
situations face auxquelles certains acteurs tentent de parler d’une montée
de l’illettrisme, avec éventuellement une forme spécifique propre aux
sciences, n’a de sens que si l’on reste sensible à la diversité des situations
que cette notion unique peut risquer d’escamoter. Il sera ici moins question de la « science » en général que de ce qui se passe en physique, en
chimie, en mathématiques, en théorie de l’éducation, dans l’entreprise,
en classe… Il ne sera pas question non plus de l’apprentissage en général,
mais chacune des parties du livre décline des domaines singuliers : le
discours sur les sciences, la discussion publique de ces dernières, l’enseignement formel et informel, la course à la science dans des cultures différentes. De même, les contributions de ce volume sont attentives aux
normes qui sont mobilisées lorsqu’on évoque un imparfait partage des
sciences : dire que la science n’est pas bien, ou pas assez partagée, c’est
avoir une idée de la manière dont elle devrait l’être, et ces attentes sont
aussi significatives que le constat.

Une autre difficulté s’ajoute, qui est bien connue de ceux qui se sont
intéressés, dans ce pays, à la « vulgarisation scientifique ». Accolée aux
sciences, l’expression d’« illettrisme » pourrait vite donner, pour une
lecture superficielle, l’impression que celui qui l’emploie est coupable
d’un retour au deficit model, approche qui consistait à reprocher au public
de n’être finalement pas plus informé ni plus savant ; c’était un des ressorts
de la critique de Sarewitz, évoquée plus haut. D’autres paradigmes décrivant le rapport du public aux sciences se sont succédé depuis, que l’on
parle d’une « implication », d’un « engagement », ou de diverses formes
de consultation, à travers des débats publics, des conférences de consensus ou des forums de citoyens, qui ont été éclairées dans un ouvrage
précédent5, et il ne saurait être question ici de perpétuer cette approche.
Quelle leçon peut-on néanmoins tirer ? Une fois toutes ces précautions
prises, et à l’issue des travaux qui ont donné naissance à ce recueil, il
semble que, finalement, la métaphore linguistique suggérée par la notion
d’illettrisme soit à sa place, pour quatre raisons au moins, qui correspondent
aux quatre parties principales de cet ouvrage.

1) En un premier sens, une dimension essentielle de ce qui est visé à
travers la notion d’illettrisme scientifique tient à la langue et à la manière
dont un langage peut parler d’un autre.

Le défi qui se présente aujourd’hui ne tient pas à l’absence de savoirs,
qui n’ont jamais été autant « disponibles », mais à leur disponibilité et à
la difficulté qu’il y a à les articuler. Avec l’abondance océanique de l’information possible, l’illettrisme prendrait en ce sens plutôt la forme d’une
incapacité à avoir des raisons de choisir, de hiérarchiser et d’articuler. Or,
cette articulation se fait d’abord dans et par le langage. La contribution
qui suit, celle de Heinz Wismann, soutient que l’idée d’une culture générale « totale », qui articulerait les différents pans du savoir, est un mythe
qui a vécu, et que, s’il n’est pas question non plus de se satisfaire de
l’éclatement de la culture en une multiplicité infinie de « mondes »,
correspondant aux perspectives et compétences particulières des uns et
des autres, la « traduction » reste une activité essentielle : le domaine qui
produit les faits n’est pas celui qui leur donne un sens, et une difficulté
principielle consiste à convoquer dans sa langue naturelle, maternelle, un
langage qui lui est rétif. Étienne Klein, dans le même esprit, affirme que
la vulgarisation de la physique a pour mission de « traduire », c’est-à-dire
de « rendre aux idées et aux concepts de la physique leur saveur propre,
au prix d’un déplacement et à l’issue d’une analyse critique de ces concepts
et de ces idées ». Faire de la science un objet de culture, c’est pouvoir la
sortir de son domaine propre, la « métaphoriser », sans l’aplatir, mais sans
faire perdre non plus aux concepts de la physique leur étrangeté et la
rupture par rapport aux notions du langage ordinaire, lorsque l’on parle
du « temps qui s’accélère » ou de l’« incertitude ».

Si cette question du langage est bien essentielle, les quatre contributions
rassemblées dans la partie « Dire les sciences » prennent toutes acte de
difficultés croissantes à dire ce dont il est question en physique, en biologie, en mathématiques et en chimie respectivement, mais elles proposent
également une réflexion sur le minimum vital à dire et à faire comprendre
pour que l’on puisse parler d’une de ces sciences. On verra que les stratégies ne sont pas les mêmes d’une science à l’autre, et que la mise en récit
d’une science n’est pas une tâche triviale. Elle peut consister à changer
notre regard sur une discipline établie : une source majeure de l’incompréhension des mathématiques consiste à ne plus voir leurs objets pour
ce qu’ils sont, comme « le résultat d’une construction qui témoigne de la
fonction créatrice des mathématiques » (Jean-Pierre Bourguignon). Mais
aussi sur des évidences bien enracinées dans le sens commun : pour comprendre le sort particulier du pizzly, hybride entre l’ours blanc et le grizzly,
il ne suffit pas de convoquer les images de ces deux animaux, il faut,
montre Hervé Le Guyader, pouvoir mettre en scène les notions de phylogénie, d’évolution, de conservation de la biodiversité, d’utilisation des
fossiles… On verra que, dans ces quatre cas, la mise en perspective particulière que permet l’histoire des sciences, en particulier lorsqu’elle donne
à comprendre des ruptures, n’est en rien une partie facultative de cette
mise en récit.

2) Par ailleurs, si l’on considère l’illettrisme scientifique non pas comme
absence de savoir, mais comme possession d’un savoir tronqué ou encore
comme doute à l’égard de savoirs bien établis, il est possible de conserver
un sens à l’illettrisme en le voyant non comme une fatalité mais comme
effet. L’appréhension que le public se fait des questions de science n’est
sans doute pas un phénomène totalement secondaire, si l’on en juge par
l’énergie qui est déployée par certains acteurs pour agir sur ces représentations. On aura une petite idée, à travers la seconde partie, des enjeux
démocratiques d’un meilleur partage des sciences, mais aussi du fait qu’une
part de l’ignorance n’est pas seulement subie mais bien parfois produite
activement, à travers des stratégies de mise en doute des résultats et du
consensus scientifiques. Stéphane Foucart montre comment des argumentaires, diffusés une première fois sur internet, prennent peu à peu la
consistance d’une théorie de rechange, permettant de concurrencer la
science jusque dans les travaux des académies et allant, lorsqu’elles en
viennent à freiner des politiques publiques, jusqu’à acquérir une « force
géologique ». Il y aurait ainsi un « illettrisme scientifique » d’un autre
ordre, produit, construit, reposant sur des instrumentalisations du doute
scientifique. Il n’en devient alors que plus urgent de repérer les dynamiques
de cette « production de l’ignorance » qui a fait l’objet de publications
remarquées ces derniers mois. Mathias Girel tente d’identifier quelques
processus qui, des stratégies de l’industrie du tabac à la production de
secret par la censure, aboutissent à ce type particulier d’ignorance. Dans
les deux cas, c’est la disponibilité des connaissances publiques, partagées,
qui est en question, et qui constitue un défi redoutable pour nombre de
démocraties contemporaines. La réflexion sur l’illettrisme scientifique et,
a contrario, le partage des sciences, est indissociable d’une réflexion sur
les espaces dans lesquels ces échanges prennent place.

Or, la Cité, où se jouent à la fois ce partage et parfois ces instrumentalisations, est souvent une métaphore pour l’État, mais on verra, à lire
Michel Lussault, que la ville elle-même, ou l’espace urbain, constitue une
focale qui semble désormais essentielle dans la dynamique de l’apprentissage : la « ville apprenante » dont il sera question est à la fois l’espace
par lequel les « citoyens » peuvent collecter de l’information – et les
ressources proposées par l’espace urbain, sans doute, commencent tout
juste à être pensées – mais c’est aussi un système qui apprend par l’intermédiaire de ses habitants, eux-mêmes porteurs d’information.

3) En un troisième sens, l’illettrisme scientifique peut être compris
comme une incapacité à mobiliser ce que l’on a appris. Dans ce processus,
la première éducation est bien sûr primordiale, et c’est une question légitime que de demander quelle est sa contribution à la formation d’une
culture scientifique. Encore faut-il qu’elle ne repose pas sur une approche
tronquée de la démarche scientifique elle-même. Pierre Léna, tout en
revenant sur l’historique de La main à la pâte, dont il a été un des initiateurs, montre à quel point la trilogie « lire-écrire-compter », prise au pied
de la lettre, a pu conduire à marginaliser l’apprentissage de la démarche
expérimentale et finalement du « raisonner » qui devrait compléter cette
trilogie. C’est en un sens ce que proposait à sa manière la « leçon de
choses » du début de la IIIe République, mais cette dernière ne saurait
bien entendu être reconduite sous cette forme : les objets techniques
mettent désormais en jeu la physique quantique et non plus simplement
les machines ; les phénomènes tels que le développement durable ou le
climat sont complexes et sollicitent plusieurs champs disciplinaires ; tout
ce qui touche à la reproduction et à la santé mentale même est irréductiblement éthique, politique et science. Cette contribution, ainsi que celle
de Micheline Hotyat, fait le point sur plusieurs initiatives récentes. C’est
cette même démarche expérimentale, dont Jean-Marc Monteil rappelle
quelques traits essentiels, qui peut informer la pédagogie elle-même,
comme le donnent à penser des expériences impliquant des élèves en
échec scolaire avéré, où apparaît l’importance du contexte sur les performances cognitives. Si l’expérimentation, en matière d’apprentissage, doit
être prise avec toutes les précautions épistémologiques qui s’imposent,
c’est sans doute aussi un ressort possible pour l’action publique, qui peut
avoir une utilité sociale : comprendre ce qui produit de la réussite et aussi
ce qui peut produire durablement de l’échec sont deux facettes d’une
même pièce. Olivier Houdé, dans un cadre proche, portant sur la contribution des neurosciences à l’étude des mécanismes d’apprentissage,
souligne également que la pédagogie est certes un art, mais « un art qui
devrait s’appuyer sur des connaissances scientifiques actualisées à propos
de l’organe de la pensée en développement : le cerveau ». Un tel propos déroute parfois ceux qui voient là l’affirmation d’un déterminisme
génétique ; on verra à lire cette contribution que ce qui est au centre, c’est
au contraire « un cerveau ouvert aux autres, gourmand de ce qu’apprennent
les autres », pour lequel les dimensions sociales et culturelles ne sont
nullement absentes. Or, parmi les différentes conclusions que l’on lira
avec profit, l’une est que les fonctions « exécutives » du cerveau les plus
intéressantes pour ce dont il est question dans cet ouvrage tiennent aux
mécanismes d’inhibition : le cerveau n’apprend pas seulement à reproduire,
il apprend aussi à retenir, à inhiber, des « habitudes, automatismes, tentations, distractions et interférences », et il en a d’autant plus besoin qu’il
s’agit d’organiser et de hiérarchiser. Une contribution possible des neurosciences à la pédagogie consisterait, entre autres, en une meilleure
compréhension de ce qui peut permettre de résister à l’enfermement dans
l’erreur ou le raisonnement erroné. Il s’agirait alors d’apprendre à l’enfant
non seulement des notions mais à « gérer ces rapports de compétition
entre des stratégies différentes, des formes d’intelligence différentes ».
L’enseignement du raisonnement et de la coopération dans une enquête
peut parfois prendre des chemins inattendus, et déroutants pour certains :
Stéphane Natkin présente trois exemples de Serious Games, où les ressources
ludiques, mais aussi potentiellement « addictives » des jeux vidéo, sont
mises à profit pour l’enseignement scientifique, qu’il s’agisse de la sensibilisation aux différentes technologies, de l’apprentissage de la lecture ou
encore de la conception… d’un jeu. Enfin, lorsqu’elle a affaire à des
objets qui concentrent, autour de leur fabrication, un grand nombre de
savoirs et de savoir-faire complexes, l’entreprise peut aussi être le lieu d’un
partage des savoirs et d’une formation scientifique distincte de celle qui
est délivrée dans les universités et grandes écoles : Didier Miraton livre
des réflexions que lui a inspirées à cet égard son expérience à la tête du
groupe Michelin.

4) Enfin, la question de l’illettrisme scientifique semble bien être, dans
des cultures très différentes, une cible de politiques diverses d’éducation
et de sensibilisation aux sciences. Le souci d’éduquer aux sciences tout
au long de la vie est un enjeu majeur dans les pays dont la croissance
repose sur la recherche et l’innovation. Cette course à la culture scientifique
et technique est un phénomène transversal qui se décline différemment
selon les histoires et les cultures. La dernière partie de l’ouvrage fait état
de témoignages internationaux. Elle s’ouvre par une analyse des institutions
« carrefour » destinées à la médiation des sciences, proposée par Goéry
Delacôte et s’appuyant sur son expérience à la tête de l’Exploratorium de
San Francisco puis d’AT-Bristol. Ces institutions se développent partout
dans le monde en complémentarité avec les systèmes scolaires et universitaires : Universcience et les Centres de culture scientifique, technique
et industrielle, les musées notamment, en donnent l’exemple en France.

 

Mais la culture scientifique se décline différemment selon les cultures.
Il subsiste des différences entre une éducation aux sciences dans des
pays de tradition chrétienne ou confucianiste. La relation du maître à
l’élève en Extrême-Orient conserve une texture différente de celle qui
existe en Europe ou aux États-Unis. Les politiques éducatives en matière
de sciences exactes et expérimentales en Corée, présentées dans l’ouvrage,
ou en Chine, comme l’IHEST a pu s’en assurer lors d’un voyage d’étude
en 2012, cherchent à rompre avec l’enseignement traditionnel fondé
sur la répétition et la connaissance « par cœur ». La course au développement économique, porté par la recherche et l’innovation, suppose,
en effet, que l’on puisse former de jeunes scientifiques et de jeunes
ingénieurs créatifs, susceptibles de s’approprier aussi bien la démarche
scientifique que ses standards internationaux. Cette course suppose aussi
une politique éducative d’envergure visant à fournir une acculturation
scientifique à toute la population ainsi qu’une appropriation des nouvelles technologies. Face à ce même défi de développement, l’accent
sera mis au Brésil sur la scolarisation de toute la population dans l’espoir
de former à terme un nombre suffisant d’ingénieurs en allant chercher
des « cerveaux » dans tous le pays. Un impératif clair se dégage : que la
profession d’enseignant soit reconnue, mieux rémunérée et que ceux-ci
soient bien formés, ce qui n’est pas encore toujours le cas, comme le
rappelle le chapitre sur ce pays. Mais en attendant, partout, dans ces
pays, la guerre pour l’intelligence est déclarée et la concurrence destinée
à attirer les jeunes talents étrangers est vive, dans l’attente d’une formation endogène. En Corée, impliquée très tôt dans cette course à l’innovation, il est frappant de constater qu’un phénomène de désaffection
pour les sciences chez les jeunes, semblable à celui qui existe dans les
autres pays développés, est apparu dans les années 2000. Les similitudes
entre la politique menée en Corée depuis dix ans et celle qu’a mise en
place la Grande-Bretagne dans cette même période ressortent elles aussi
nettement. Chacun de ces pays a mis en place une stratégie intégrée qui
associe des actions envers le système éducatif et en dehors de celui-ci :
valorisation des chercheurs dans les médias, développement d’activités
péri- et postscolaires via les musées et les associations, incitations au
rapprochement avec les arts, développement de l’engagement du public.
La Corée a ainsi entrepris d’associer l’enseignement artistique de celui
des STEM (sciences, technologies, ingénierie et mathématiques). Les
Pays-Bas, autre pays concerné par ces difficultés, tentent de renouveler
leur enseignement technologique.

 

Partout les États mettent en place des « standards » pour l’éducation.
Exiger que la population bénéficie d’un socle commun de culture scientifique et technique défini au niveau de l’État, est une tendance mondiale.
À cet égard, la publication, dans les années 2000, des résultats de l’enquête
PISA de l’OCDE a permis de prendre en compte l’état des systèmes éducatifs
et de mettre en avant une nouvelle forme de mondialisation et de concurrence : celle de l’éducation. D’autres enquêtes, telle ROSE en Europe,
renseignent sur les comportements des jeunes : elles révèlent des attitudes
distinctes vis-à-vis des bénéfices de la science entre pays en développement
et pays développés, un rejet des sciences plus marqué dans certains pays
tels que la France ou le Japon, un comportement différent des jeunes filles
et des jeunes gens par rapport aux carrières scientifiques. Partout, cependant, la motivation des jeunes envers les sciences repose sur des valeurs
d’engagement sociétal : résoudre les grands problèmes de société tel, en
Corée, le développement durable, ou en Algérie le développement agricole.
À chaque génération, ses ambitions. Donner prise aux rêves des jeunes
pour demain, tel est l’enjeu mondial de la culture scientifique et technique.

 

Un fil rouge relie ces quatre parties : la diversité des acteurs (école,
musées, universités, ville, médias, internet) ainsi que celle des politiques
publiques d’offre de culture scientifique et technique semblent essentielles
pour permettre à tout un chacun de pouvoir faire face aux différentes
situations où la science comme la technologie peuvent susciter des ruptures
brutales. C’est un pari sur l’avenir, le rythme d’évolution des sciences et
des technologies étant parfois découplé de celui des usages. Il implique
une mobilisation des scientifiques, et non seulement des éducateurs, des
médiateurs et du public, afin de susciter des organisations dynamiques
et créatives. Il faut mettre en place des processus flexibles, accessibles et
reposant sur l’implication des différentes parties qui est précisément ce
que les Anglais cherchent à saisir à travers les stratégies d’engagement et
d’involvement. Un système qui ne permettrait pas de venir ou de revenir
vers le meilleur état de la science, à n’importe quel âge et dans n’importe
quelle situation de vie, est absurde et condamné par avance.

 

Selon ces différentes facettes, si l’illettrisme en général est la perte du
sens commun, de l’espace public, l’illettrisme scientifique en serait alors
la forme la plus aiguë. C’est une perte qui avait conduit Jacques Monod
à écrire, en 1970, à la fin du Hasard et la Nécessité, que nous étions exposés à devenir des Tziganes errants, sans boussole ni repère, que la science
nous enseignait le déracinement, situation qui pouvait conduire au
scepticisme, au désespoir ou à la jubilation cynique, mais aussi nous inviter à prendre conscience que la science comporte en elle-même une
éthique. Cette éthique repose sur le principe d’objectivité : ne pas oublier
qu’il y a une réalité que les sciences cherchent à appréhender, à comprendre,
à expliquer ; qu’elles cherchent à nous donner accès à un réel – et la
confiance dans la raison, pour décider d’être rationnel plutôt que non
rationnel. Ces deux ingrédients de cette éthique de la connaissance, dont
Jacques Monod disait qu’elle était notre salut, sont part intégrante du
partage de la science dont il est question.

 

Les discussions rassemblées dans ce quatrième volume de la collection
« Questions vives » se sont déroulées dans un lieu multiculturel et interdisciplinaire, créé en 2007 par le ministère chargé de l’Enseignement
supérieur et de la Recherche : l’Institut des hautes études pour la science
et la technologie (IHEST). Chaque année, il rassemble une quarantaine
d’auditeurs, issus de tous les secteurs de la société civile, dans un cycle
annuel national de formation et de réflexion sur l’évolution des sciences,
l’innovation et les rapports avec les sociétés. Ceux-ci constituent ultérieurement un réseau dans la société de personnalités engagées dans les relations science-société, à un double titre professionnel et de citoyenneté.
L’IHEST organise depuis 2009 une université européenne annuelle d’été
et des rencontres diffusées sur internet, Paroles de chercheurs. La création
de cette collection résulte de la volonté de l’IHEST de faire partager le
plaisir de ces rencontres et de diffuser une culture scientifique fondée sur
de nouvelles approches. Il faut redéfinir les relations science-société et les
penser autrement. Ce sont ces nouveaux angles d’analyses que l’IHEST
propose, ces nouvelles perspectives qui permettent de modifier les frontières des relations entre nos sociétés et la science.

 

MARIE-FRANÇOISE CHEVALLIER-LE GUYADER, MATHIAS GIREL






1 L’idée de « scientific literacy », comme objectif politique, apparaît clairement
dans la publication de l’AAAS, Science for all Americans (1989), qui en fait son
point de départ.


2 « L’aptitude à comprendre et à utiliser l’information écrite dans la vie courante,
à la maison, au travail et dans la collectivité en vue d’atteindre des buts personnels et d’étendre ses connaissances et ses capacités. » (OCDE, 2000)


3 Littéralement : L’Amérique non scientifique : comment l’illettrisme scientifique
menace notre avenir.


4 http://sciencedebate.org/debate08.html. L’initiative est reconduite en 2012 :
http://sciencedebate.org/.


5 Voir, dans la même collection, La Science et le Débat public, Actes Sud-IHEST,
2012.





 


Première partie

 

LA CULTURE SCIENTIFIQUE

DANS LA CITÉ






CULTURE SCIENTIFIQUE – CULTURE GÉNÉRALE,

QUELS RAPPORTS ?



 

Heinz Wismann

 

La question qui sous-tend les interrogations sur l’illettrisme scientifique se résume à mon sens à une seule problématique : celle de
l’unité de la culture moderne. Depuis environ un siècle, on admet, à la
suite des travaux du sociologue allemand Max Weber, que la modernité européenne se caractérise par l’éclatement de la culture historique
dont elle est issue, entraînant une différenciation, une autonomisation irréversible des savoirs et valeurs qui la composent. Dans cette
perspective, la science – j’entends la compétence scientifique, dont
l’illettrisme scientifique constitue d’une certaine manière le versant
négatif – n’est qu’une équivalence fonctionnelle d’autres formes de
cultures – littéraires, musicales, économiques, politiques, voire religieuses. Cette spécialisation des compétences a pour effet d’accroître
inévitablement l’incompétence, à l’exception du domaine dans lequel
on aura développé une compétence particulière. Aussi, l’éducation,
au lieu d’être encyclopédique, comme elle l’a été à une époque désormais reculée où l’on pouvait embrasser l’ensemble des savoirs acquis,
l’éducation, disais-je, se voit réduite à la pratique d’un conditionnement qui n’est pas nécessairement professionnalisant, allant dans le
sens d’une compréhension de plus en plus étroite de ce que nous
sommes capables de comprendre et de faire.

Cette manière de mettre les choses en perspective mérite évidemment d’être à son tour interrogée. Comment en sommes-nous arrivés
là ? Comment en sommes-nous arrivés au constat qu’aucune éducation s’appuyant sur une culture générale, encyclopédique, n’est
plus possible, le développement des savoirs étant tel qu’il a fait voler
en éclats cette totalité jadis intelligible ? À l’arrière-plan de toutes les
réflexions qui nous préoccupent, le constat est toujours le même :
l’unité de la culture, comme un legs du passé, n’est plus garantie. Ce
qu’on nomme la culture européenne – car c’est d’elle qu’il s’agit – est
né d’un geste de rupture avec les sagesses traditionnelles, que les Grecs
appelaient la sophia. Celles-ci avaient pour caractéristique de ramener
la diversité déroutante des phénomènes à des couples d’opposés. Dans
pratiquement toutes les civilisations du monde, même les plus archaïques, on rencontre ce geste extraordinaire de l’intelligence humaine
qui consiste à débusquer derrière les phénomènes changeants des
couples d’opposés, permettant d’en comprendre la nature, souvent
sur un mode métaphorique ou esthétique.

Or, les Grecs ont fait un geste insensé, en déclarant que tout était
un. Nietzsche, dans La Naissance de la philosophie à l’époque de la
tragédie grecque, a été le premier à mettre en lumière ce credo métaphysique sur lequel la culture européenne s’est construite. Dès lors
qu’on affirme que la réalité est une, on se met dans l’obligation de
déduire la diversité de l’un, faute de disposer de binômes permettant
de rendre compte d’une opposition entre le clair et l’obscur, le masculin et le féminin, le chaud et le froid, ou d’autres oppositions
encore qui ont fait les titres des ouvrages de Claude Lévi-Strauss.
Aussi les Grecs ont-ils été obligés de développer un type de raisonnement très particulier, consistant à faire sortir la diversité de l’unité
originelle. Cette unité, ils l’ont appelée le principe. Ce terme traduit
le mot grec arché, qui deviendra le principium latin – le prince –,
littéralement ce qu’il y avait à l’origine et qui continue de gouverner.
Il s’agit d’une onto-cosmologie, d’un discours sur l’être dans sa totalité, qui explique comment la totalité, une et homogène, se diversifie, se déploie, devient monde et peut être comprise grâce au rapport
que l’unité originelle entretient constamment avec la diversité. Les
changements astronomiques sont ainsi ramenés à des figures régulières, en général circulaires, démarche qui permet de rendre compte
de la permanence du principe. Le principe – le prince qui gouverne
l’univers et sa diversité déroutante – laisse partout la trace de son
emprise. Aussi Platon peut-il, dans le Timée, écrire que le démiurge,
qui a façonné l’univers, a donné le pouvoir ou la victoire – cratos – au
Même. Cette vision fait de la réalité quelque chose d’identique à
soi, qui se retrouve dans la diversité déployée, raison pour laquelle
on l’a nommée le « sauvetage des phénomènes ». Sauver les phénomènes, depuis les pythagoriciens, consiste à rendre compte de toute
formation erratique, et à la rendre intelligible, régulière. Parmi toutes
les figures régulières, c’est évidemment la sphère qui l’emporte sur
toutes les autres, figure qui est la marque de la pensée onto-cosmologique grecque.

Cette intelligence de l’univers a permis pendant 2 000 ans d’enseigner ce que les phénomènes produisent dans le monde comme sens.
Car cette diversité n’acquiert un sens que dans la mesure où l’on
réussit à la ramener à des principes constants, qui l’assurent de ne pas
s’égarer dans une pure altérité, que Platon désignait par la mère insondable de l’altérité. Cet univers qui, 2 000 ans durant, a permis
d’éduquer et de calmer les angoisses – ces deux intentions ont partie
liée – a été ébranlé au XVe siècle par l’abandon du système géocentrique
de Ptolémée, hérité d’Aristote. Dès lors que l’univers est décentré,
on est plongé dans une perplexité permanente qui impose le recours
aux mathématiques pour remettre à nouveau de l’ordre, comme le
feront Kepler et d’autres. Un hiatus, un fossé s’est créé entre notre
perception du monde, que les poètes continuent à métaphoriser
lorsqu’ils écrivent que le soleil se couche ou qu’il se lève : on ne peut
pas faire de la poésie avec l’univers de Copernic, celle-ci ne se concevant que dans un univers que chacun peut éprouver.

Ce divorce marque le début de l’éclatement de la culture européenne. Dès le XVIe siècle, on a assisté à un effort colossal, qui a
duré deux siècles et demi, pour recentrer l’univers. Ce geste tendait
à déplacer le centre objectif et cosmique des Grecs au sein du sujet
et de son pouvoir de se représenter les choses. La philosophie cartésienne du sujet, il faut le souligner, était déjà présente au XVe siècle
avec l’apparition de la perspective unique, mise en œuvre par Alberti,
le grand architecte italien, puis par les peintres qui ont peint ces
innombrables annonciations. On y voit la Vierge déambulant dans
des colonnades organisées de manière à converger vers un point de
fuite, souvent marqué par un cyprès, au-delà duquel on discerne,
dans un bleu évanescent, des paysages sans perspective, qui marque
cet au-delà de l’univers que le sujet est capable de dominer par son
regard.

C’est à la même époque qu’on a détruit les théâtres en Italie, où
le rang social se marquait alors par la proximité directe avec la scène.
Avec Shakespeare, les nobles étaient directement assis sur la scène. Aucun décor : ils participaient symboliquement à l’action. Avec le
théâtre à l’italienne, le pouvoir d’organiser le réel va appartenir au
regard du sujet, qui se trouvera alors non pas au plus près de l’action,
mais au fond de la salle, sur un balcon, à partir duquel une perspective pourra se déployer. C’est le moment où l’on bascule d’une vision
objectiviste à une vision subjectiviste du monde, où le centre de ce
que nous pouvons apercevoir comme ordonné est du côté du sujet.

Je pourrais longuement évoquer le travail des Lumières pour asseoir
cette suprématie du sujet dans son rapport au réel. Une figure à
laquelle je tiens plus particulièrement, parce qu’on en parle rarement,
est la façon dont, au sortir du Moyen Âge, à la Renaissance, la
musique européenne a abandonné les formes modales qui caractérisaient la musique traditionnelle. Dans un tel système, où les gammes
sont fixes, on ne peut passer d’une gamme à une autre. Or, l’histoire
de la musique est allée de pair avec l’unification des perspectives
dans le tableau. On a repris Platon, le premier qui a subdivisé
l’octave en intervalles, et on a inventé la modulation au sein d’une
tonalité. La musique sera alors marquée par cette emprise de la tonalité, qui permet, avec la modulation, de faire triompher le Même.
Écoutez la Symphonie Jupiter de Mozart, où, à la fin de la partition,
on revient triomphalement à ce qui a été donné au départ.

De tels exemples font partie de cet effort colossal de la culture
européenne pour recentrer l’univers qui avait commencé à éclater
et à susciter l’effroi de Pascal. Une telle entreprise sera de nouveau
ébranlée – et sans doute définitivement – au XIXe siècle, lorsque la
certitude stable d’un sujet comme seul maître du sens et d’un espace
homogène sera à son tour mise en question. Au XIXe siècle, avec,
notamment, le développement de la géométrie non euclidienne,
apparaît un univers où se déploient des facettes qu’aucune perspective unique ne peut plus capter, mettant fin à cette immense ambition du siècle des Lumières. Encore une fois, la culture a
immédiatement essayé de tenir compte de cette nouvelle diversité,
pour la capter et ne pas être entraînée à la dérive vers une sorte de
désespoir irrationnel. Le cubisme est une manière d’inscrire dans la
peinture la multiplication des perspectives qui marque le point de
vue de la science. En musique, on commence à expérimenter la
sortie de la tonalité. On trouvera chez Mallarmé une réflexion sur
cette difficulté que la science de l’époque pose à la culture en général, la difficulté qu’a celle-ci à donner un sens aux nouvelles certitudes
scientifiques.

Une fois la culture européenne définitivement éclatée, les créateurs
de sens – les poètes, les peintres ou les musiciens – ne parviennent
plus à capter le sens que la science leur propose, processus qui
s’accompagne d’une perte irrémédiable des évidences immédiates.
La culture en général travaille à restituer des évidences immédiates, à
partir de cette diversité extraordinairement troublante que la science
nous propose. Le rêve d’une culture générale encyclopédique, capable
de fournir un panorama complet des savoirs, en les rendant intelligibles, en les reliant entre eux, paraît donc désormais impossible.
De fait, un tel rêve est derrière nous. Que peut-on alors mettre à la
place ? Ma thèse est que la culture, telle que nous pouvons la concevoir lorsque nous voulons qu’elle soit unifiée, est nécessairement une
culture de traduction. Elle ne peut plus être une culture de saisie
directe. C’est une culture qui relève d’un geste réfléchissant, d’un
recul par rapport au simple donné, d’un travail sur le donné qui
nécessite, pour que les choses soient de nouveau reliées entre elles
et permettent la construction d’une vision du monde, une traduction.
Dans chaque compartiment de la connaissance ou de la compétence
contemporaine, on dispose désormais d’outils d’expression extraordinairement perfectionnés, qui sont en même temps de nature à
renouer la communication avec d’autres formes de compétences
aléatoires, sinon difficiles ou impossibles.

Tout le problème est de trouver des moyens de traduction. Pour
moi, ce médium ne peut être que le langage naturel. Les langages
techniques sont indispensables pour avancer et approfondir des
connaissances dans des domaines délimités, mais ils sont incapables
de restituer, en dehors du champ de la compétence concernée, le
sens de ce qu’elles poursuivent. Il faut donc arriver à traduire. Le
travail d’Étienne Klein est à cet égard remarquable. Il s’efforce, par
des moyens proches d’une poétique de la transposition, intelligibles
et attractifs, de traduire pour le plus grand nombre ce que la science
exprime avec ses moyens. Ce travail de traduction suppose de mettre
dans l’éducation des jeunes générations l’accent sur l’acquisition des
compétences langagières, en commençant par la langue maternelle.
Comment intéresser quelqu’un à quelque chose dont on ne peut
pas lui parler ? Rendre la science ou toute autre pratique ou technique
humaine attractive suppose qu’on puisse en parler. Or, cela ne va de
soi si le langage dans lequel se développe la discipline est un langage
spécifiquement conçu pour permettre à cette discipline d’avancer et
de s’autocontrôler. Il est extrêmement difficile de rendre compte de
l’intérêt de ces disciplines avancées – et cela vaut pour la science,
mais aussi la musicologie, entre autres – si l’on ne dispose pas d’un
langage pour les dire. « Tout ce que je ne connais pas ne m’intéresse
pas », disait Nietzsche sur le mode de la provocation. Je ne peux rien
apprendre, dit un vieux sophisme : ou bien je connais, et il est
inutile d’apprendre, ou bien je ne connais pas, et je ne peux rien
reconnaître. C’est là un vrai problème, puisqu’on apprend toujours
par métaphorisation de la chose – non directement la chose même –,
démarche qui ne peut être opérée que dans la langue naturelle.

Je lance donc un plaidoyer pour une éducation qui, au lieu de se
perdre dans la multiplication des initiations à des compétences
particulières, mettrait l’accent sur la capacité des jeunes générations
à recevoir un discours qui articule le sens de cet univers extraordinairement diversifié auquel ils seront ensuite confrontés, univers
dans lequel ils auront à s’insérer. Comment pourront-ils choisir s’ils
n’ont pas une notion de ce qui les attend ? Or, cette notion doit être
équilibrée. Il faut viser non pas une éducation encyclopédique, mais
un panorama organisé et suffisamment complet de tout ce qui peut
être appréhendé comme ayant un sens, qui sera ainsi suffisamment
intéressant pour qu’on s’y engage.

Il ne faut pas croire qu’on puisse unifier les langues naturelles,
idée qui pourrait être une tentation. D’aucuns appelleraient de leurs
vœux une langue dans laquelle la totalité du réel, comme les rapports
que nous entretenons avec lui, seront reflétés. Depuis Babel, on sait
qu’on ne peut avoir un rapport différencié à la réalité que si l’on
dispose des ressources des langues naturelles, qui sont différentes les
unes des autres. Ce qui se dit dans l’une ne se dit pas aussi bien dans
l’autre. Là encore, on est dans un univers de traduction, la richesse
culturelle étant entièrement dans la traduction. Pas de retour, donc,
à la langue qui nommait de façon univoque le réel. Car elle serait
totalement inadaptée à dire la vérité de la science, qui, elle, ne prétend
pas du tout détenir de façon univoque, dans son discours scientifique,
la clé du réel. Tout cela ne peut se résumer dans une seule langue,
une langue dénotative, qui désignerait le réel de façon péremptoire
et définitive, ce qui serait totalement contradictoire au doute méthodique qui habite les sciences. Par ailleurs, je suis convaincu que nous
devons enseigner, à côté des langues naturelles, en commençant par
la langue maternelle, les langues « mortes » qui sont cachées dans
les langues vivantes, et qui en sont, d’une certaine manière, le ressort.
Il faut les enseigner non pas sur le mode banal de l’étymologie, au
prétexte que celle-ci servirait pour des études de pharmacie ou de
médecine, et à comprendre les nomenclatures que ces disciplines
ont élaborées.

« Illettré », au XVe siècle, ne désigne pas une personne qui ne sait
pas lire. Le lettré est une personne cultivée, l’illettré une personne
qui ne l’est pas. C’est seulement à partir du XIXe siècle qu’un illettré
désignera une personne qui ne sait pas lire. Extraordinaire glissement,
qui mériterait développement. Le geste de recul qui consiste à ne
pas rester tout près de la ligne de front de nos conquêtes culturelles,
qu’elles soient artistiques ou scientifiques, doit permettre de favoriser une réflexion sur le sens, traduisible dans le langage courant, un
langage qui n’abandonnerait pas l’héritage de son propre passé.

Je plaide ainsi toujours pour l’enseignement du français comme
langue historique, avec son propre passé. Dans toutes les langues
européennes, il y a un moment crucial où des dialectes ont rencontré
des langues mortes, soit le latin ou le grec. Dante, dans un petit essai,
énonce qu’écrire de la poésie suppose qu’on ne peut se servir du
dialecte toscan. Dans un dialecte qui n’est pas vraiment évolutif, on
est absolument obligé de dire toujours la même chose, puisqu’on se
fait reconnaître par l’autre en utilisant les formules, et l’on ne peut
pas non plus le faire dans le latin des docteurs, langue complètement
desséchée. Tout ce qui me reste à faire, déclare-t-il, c’est de grammaticaliser le dialecte toscan à l’aide du latin. Ce faisant, il écrira La
Divine Comédie. Autre exemple, allemand, cette fois. Lorsque Luther,
qui parlait un dialecte saxon, s’est avisé de traduire la Bible, il est parti
du Nouveau Testament, lequel est écrit dans un grec un peu décadent,
mais grammaticalement très intéressant. Or la langue allemande
comme Hoch Deutsch, comme langue respectable, ressemble beaucoup
au grec. Ce qui fait toute la différence entre l’allemand et le français,
où la négation, notamment, n’a pas le même statut. Cet exemple
mériterait réflexion, mais ce serait l’objet d’un deuxième exposé.

REBONDS

Vous êtes parti de l’idée que l’unité permettait d’expliquer la diversité,
alors que la démarche scientifique tend plutôt à chercher un invariant
à partir de la diversité. Vous avez cité le géocentrisme, système très intéressant dans une perspective d’enseignement. On explique ainsi aux gens
qu’il est faux de dire que le Soleil tourne autour de la Terre, réalité
contraire à la perception commune. Lorsqu’une maman, dans un autobus, dit à son fils de se tenir tranquille, elle le dit par rapport à un repère
lié à l’autobus, pas à la Terre. Bref, tout est affaire de repère.

Vous avez enfin parlé de langage naturel. Je suis pleinement d’accord
avec votre propos, allant jusqu’à dire que le langage naturel regroupe les
formes, les nombres, les chiffres et les pourcentages. Mais comme enseignant, je dois expliquer aux étudiants qu’il existe plusieurs langages
naturels : celui des SMS, celui des blogs informatiques, etc. J’avoue m’y
perdre un peu.

 

HEINZ WISMANN. – Par langue naturelle, vous l’avez bien compris,
j’entends la langue historique. Il ne s’agit pas des langues techniques
qui surgissent apparemment spontanément, mais qui sont en réalité
déterminées par des technologies. Les langues historiques sont des
langues qui se transmettent, qui se modifient en fonction des besoins
d’expression. Pour répondre à vos deux premières observations, qui
sont parfaitement ciblées, je dirais que l’univers du sens et des valeurs,
qui a prévalu jusqu’au XVe siècle en Europe, se caractérise par une
connaissance qui vise la contemplation. La connaissance avait un
tout autre but que la science que l’on connaît depuis le XIXe siècle,
où il s’agit de s’assurer, par des moyens vérifiables, que les hypothèses
qu’on développe tiennent la route dans la confrontation avec les
réalités naturelles. Le but n’est plus d’apaiser l’âme par une vision
globale. Ce sont désormais des théories abstraites, mathématiquement
formulées, qui fournissent le sens.

Or, nous avons profondément besoin d’avoir une vision du
monde qui nous permette d’exister de façon apaisée. Le soleil, on
le voit se lever le matin et se coucher le soir. Notre expérience
n’est pas celle d’un système astronomique élaboré. C’est là qu’il
y a divorce. Tout le problème est donc de ramener la science, qui
est d’une richesse décisive, dans la culture. Pour cela, je ne vois
pas d’autres moyens que de s’acharner à proposer des traductions.
Il ne s’agit pas de confronter les jeunes générations au caractère
ardu des langues spécialisées, mais de faire tout le contraire : retraduire ce qui joue un rôle central dans ces langues spécialisées où
les mathématiques règnent, dans la langue que l’on parle lorsque
l’on communique. Une telle ambition, notez-le bien, suppose un
exploit extraordinaire. La vulgarisation, au sens le plus noble, a
un vrai rôle à jouer dans nos sociétés, la plupart des vulgarisateurs
n’étant pas à la hauteur. Ils ne sont pas assez poètes, pas assez bons
scientifiques, mais dans un entre-deux, qui est une espèce de no
man’s land où la traduction ne se fait pas. Avoir des gens excellents
dans le maniement de leur langue historique, avec tout ce qu’elle
nous fournit comme moyens d’expression, et qui mettent leur
habileté au service de l’évocation du sens des conquêtes scientifiques : voilà l’enjeu. Je pense à la conquête spatiale, qui se trouve
aujourd’hui dans l’esprit des gens dans une impasse absolue.
Pourquoi ? Parce qu’on ne parvient plus à la poétiser. On n’arrive
plus à dire à quoi elle rime, ce qu’on a pu faire dans le passé.
Éduquer, cela veut dire donner les moyens d’expression, essentiellement langagiers, aux jeunes générations, qui devront, à l’aide
de ces moyens, s’initier au sens de ce qui pourrait être l’affaire de
leur vie. Comment peut-on prétendre les dresser pour qu’ils deviennent plutôt ceci ou cela, selon les besoins de la société ?

 

Je m’interroge sur les concepts de traduction et de traducteur. Ce
travail relève-t-il de spécialistes de la traduction de la science vers la
culture ? Ou est-ce le rôle des scientifiques ? Comment s’assurer que cette
traduction ne soit pas dévoyée, du moins utilisée à des fins politiques
néfastes ?

 

HEINZ WISMANN. – Il s’agit d’une démarche pleine d’embûches, en
effet. Il faut d’abord être un bon scientifique pour être un bon vulgarisateur. Il ne faut pas croire qu’on puisse faire l’économie d’une
vraie initiation à la science qu’on prétend traduire. Mais il faut avoir
en même temps l’amour de la langue, qui fait qu’on est un peu poète,
faute de quoi on ne restitue pas ce qui, dans l’aventure scientifique,
fait vraiment science.

 

Vous avez évoqué les mathématiques, le passage du langage mathématisé
au langage naturel. Les scientifiques eux-mêmes ne sont-ils pas coupables ?
Les publications de physique ou de mathématiques de la fin du XIXe siècle ou
du début du XXe siècle, c’est un fait, sont très rédigées, et je vous renvoie à la
lecture des ouvrages de Poincaré, qu’on peut suivre pas à pas. Aujourd’hui,
les publications les plus pointues sont le moins rédigées possible, extrêmement
absconses, visant exclusivement le confrère spécialisé. Le traducteur dont vous
parlez devrait donc être multicompétent.

 

HEINZ WISMANN. – L’essentiel est de recevoir une éducation permettant de se servir du langage. La difficulté apparaît à partir du
moment où la spécialisation fait du scientifique quelqu’un qui ne
peut plus parler qu’à ses congénères.

 

Vous revendiquez une culture de la traduction, qui passe par ce médium
qu’est le langage naturel. Il faut aller jusqu’au bout et dire que ce langage
naturel est radicalement antimathématique. La mathématique n’est au
demeurant pas une traduction, mais une codification : elle n’est jamais
une métaphorisation. De ce point de vue, elle ne peut jamais être source
d’apprentissage. Il faut aller plus loin et défendre l’ambiguïté, la non-transparence, le mensonge, tout ce que le langage poétique permet de
dire et que la mathématique cherche à expulser.

 

HEINZ WISMANN. – Je distingue le dénotatif du connotatif. La visée
mathématique, elle, est dénotative, comme le langage administratif ou
juridique. La visée est l’univocité. Le connotatif, lui, c’est le métaphorique,
le glissement. Metaphora, en grec, signifie déménagement. Magnifique !
En Grèce, vous l’apprenez encore sur les camions de déménagement…
La métaphore déplace, la traduction étant une affaire de métaphorisation.
Tout langage doté de sens est métaphorique, alors qu’un langage fait
d’évidences en est dépourvu. Nous avons besoin du dénotatif pour faire
de la science, de la technique. On ne saurait y renoncer au prétexte d’une
aspiration contemplative du ciel étoilé au-dessus de nos têtes. Le divorce
est là. Je n’ai aucune recette, mais je voudrais qu’on prenne conscience
que le bricolage qui consiste à vouloir créer un engouement précoce pour
les techniques d’expression dénotatives est voué à l’échec. La difficulté
est au contraire de traduire, de métaphoriser et de rendre parlant ce qu’on
est, sur le mode de l’évidence, en train de mettre à jour. L’évidence n’est
nullement attractive.

 

Je prendrais la défense du langage technique. Que je sache, le langage
mathématique est nécessaire à la construction des connaissances en mathématiques, en physique ou en chimie. Traduire en langage naturel les
résultats de la science, c’est toujours perdre une partie de l’argumentation,
qui ne peut pas être traduite. Le risque, c’est de demander aux gens de
croire à ce que les savants énoncent. Une telle démarche est particulièrement dangereuse, la science n’étant pas une croyance. Demander aux
gens de croire la science, c’est la mettre au même niveau que la religion
ou la publicité.

 

HEINZ WISMANN. – Métaphoriser, c’est prendre le risque de dévoyer
des énoncés, perdre ce que la science revendique, à savoir la possibilité de contrôler l’évidence de chacun de ses pas. Or, pour moi,
cette perte est indispensable, ce qui n’empêchera pas la science de
faire ses petits pas. Des scientifiques comme Pierre-Gilles de
Gennes ont une capacité d’imagination extraordinaire, qui déborde
constamment la mise en œuvre technique de leurs intuitions. Ce
dernier aimait à dire que les idées qui lui ont valu le prix Nobel lui
étaient venues en peignant… Nombre de scientifiques fonctionnent
sur le plan de l’invention, complètement en dehors des techniques
de mise en œuvre scientifique. Ce sont deux mondes, dont il faut
tenir compte. On ne peut faire comme si l’univers dans lequel apparaît le sens était celui dans lequel nous nous assurons de l’évidence
certaine des faits. Entre le fait et le sens, il y a un gouffre. Une éducation qui nous initie uniquement aux méthodes d’établissement
des faits est une éducation vouée à l’échec, puisqu’elle va perdre ce
qui fait l’intérêt de l’éducation, à savoir l’amour de la chose. Ce n’est
pas le fait qu’on peut aimer. Ce qu’on peut désirer, ce à quoi on peut
aspirer se trouvera toujours du côté du sens.

J’ai eu un débat passionné avec Marc Lachièze-Rey il y a quelques
années, sur le problème de la différence entre faits et sens. Pour lui,
le fait peut avoir un sens. Or, s’il y a des faits qui ont un sens, les faits
n’ont pas de sens par eux-mêmes. Ils ont un sens par une mise en
perspective qui vient d’ailleurs, qui ne vient pas de la technique
d’établissement du fait. L’évidence exerce un attrait certain. Lorsqu’on
est dans l’insécurité, on veut savoir à quoi s’en tenir. Mais cet attrait
n’a rien à voir avec l’aspiration qui peut nous habiter à donner un
sens à ce que nous sommes, à ce qui nous entoure, comme un paysage.

Contemplez le Rhin du haut de la falaise d’où s’est jetée la Lorelei.
Des Américains de Dallas payent très cher un billet d’avion pour voir
le Rhin romantique. Or, que voyez-vous ? Le Rhin contenu artificiellement, et cela pour assurer la possibilité d’une navigation de
péniche, dans un lit qui n’a plus rien de romantique. La technique
est une évidence. Du coup, la maîtrise qu’exerce la technique sur le
fleuve fait qu’il n’est plus le Rhin de Hölderlin, qui en parle comme
d’un dieu. Comment vivre dans un monde où les pratiques techniques
et scientifiques qui sont les nôtres, dont nous avons besoin pour
survivre, comment faire pour que cela ne nous prive pas définitivement
de l’attrait des choses, intimement relié à leur capacité à signifier ?


OEBPS/mobitoc_tdm.html
Sommaire

Couverture

Présentation

Questions vives

Partager la science

AVANT-PROPOS. PARTAGER LA SCIENCE : FAUT-IL S’INQUIÉTER D’UN « ILLETTRISME SCIENTIFIQUE » ?

Première partie. LA CULTURE SCIENTIFIQUE DANS LA CITÉ

CULTURE SCIENTIFIQUE – CULTURE GÉNÉRALE, QUELS RAPPORTS ?

LE DOUTE À L’ÉGARD DES SCIENCES : L’IGNORANCE PRODUITE ET INSTRUMENTALISÉE ?

CLIMAT : GENÈSE ET GÉNÉALOGIE D’UN « POPULISME SCIENTIFIQUE »

L'URBAIN DE DEMAIN : DURABLE ET « QUI APPREND » ?

Deuxième partie. QUE DIRE DES SCIENCES ?

COMMENT DIRE AVEC DES MOTS CE DONT PARLE LA PHYSIQUE ?

LES MATHÉMATIQUES, UNE SCIENCE POLYVALENTE ET POURTANT GRAVEMENT MÉCONNUE

LA COMPLEXITÉ DE LA BIOLOGIE À L’AUNE DU LANGAGE NATUREL

L’ILLETTRISME EN CHIMIE DANS UNE SOCIÉTÉ EN PLEINE ÉVOLUTION

Troisième partie. RENOUVELER L’ÉDUCATION AUX SCIENCES ?

L’ÉDUCATION AUX SCIENCES ET LA DÉMARCHE SCIENTIFIQUE

L’ATTITUDE SCIENTIFIQUE, UN BAGAGE COMMUN FORGÉ À PARTIR DE L’EXPÉRIMENTATION

LES NOUVEAUX HORIZONS OUVERTS PAR LES NEUROSCIENCES ET LES SCIENCES COGNITIVES POUR L’ÉDUCATION

LA CRÉATIVITÉ À L’ÉCOLE : UN LEVIER POUR LA RÉUSSITE DES JEUNES

LES JEUX : DE LA MUTATION DES CAROTTES NUMÉRIQUES

CULTURE DE L’INNOVATION ET ÉDUCATION : RETOUR D’EXPÉRIENCE D’INDUSTRIEL

Quatrième partie. UNE COURSE MONDIALISÉE CONTRE L’ILLETTRISME SCIENTIFIQUE

L’ÉMERGENCE DES INSTITUTIONS CARREFOUR, LES ALLIANCES POUR UNE CULTURE SCIENTIFIQUE

PERSPECTIVES AMÉRICAINES

SCIENCE ET SOCIÉTÉ : PERSPECTIVE BRITANNIQUE

CULTURE SCIENTIFIQUE ET TECHNOLOGIQUE DANS L’ENSEIGNEMENT NÉERLANDAIS

EXPÉRIENCES INNOVANTES DE CULTURE SCIENTIFIQUE ET D’ÉDUCATION AUX SCIENCES EN CORÉE

APPROPRIATION DE LA CONNAISSANCE DANS LE PROCESSUS DE DÉVELOPPEMENT : PERSPECTIVES DU MAGHREB

LE BRÉSIL EN SCIENCE, LA SCIENCE AU BRÉSIL

Bibliographie








OEBPS/images/cover.jpg
Questions vives

Partager la science

Lillettrisme scientifique en question

(ea)a,

QyreEn)
b sy
b, s

JEAN-PIERRE BOURGUIGNON * MARIE-FRANGOISE CHEVALLIER-
LE GUYADER * SOOK-KYOUNG CHO * GOERY DELACOTE *
MARC J. DE VRIES * GERARD FEREY * JOAN FERRINI-MUNDY «
STEPHANEFOUCART * MATHIAS GIREL * MICHELINEHOTYAT
*OLIVIERHOUDE * ROSAISSOLAH * ETIENNEKLEIN « ROBERTO
A. KRANKEL * HERVE LE GUYADER * PIERRE LENA * MICHEL
LUSSAULT * CLARE MATTERSON * DIDIER MIRATON + JEAN-
MARC MONTEIL * STEPHANE NATKIN * HEINZ WISMANN

ACTES SUD / IHEST






