
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Annie Ernaux

          Un engagement d'écriture

        

        Pierre-Louis Fort et Violaine Houdart-Merot (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	Éditeur : Presses Sorbonne Nouvelle

                	Lieu d'édition : Paris

                	Année d'édition : 2015

                	Date de mise en ligne :  7 mars 2017

                	Collection : Fiction/Non fiction XXI

                	ISBN électronique : 9782878547412

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	ISBN : 9782878546767

                	Nombre de pages : 215

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      FORT, Pierre-Louis (dir.) ; HOUDART-MEROT, Violaine (dir.). Annie Ernaux : Un engagement d'écriture. Nouvelle édition [en ligne]. Paris : Presses Sorbonne Nouvelle, 2015 (généré le 08 mars 2017). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/psn/134>. ISBN : 9782878547412.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le  8 mars 2017.

        
          © Presses Sorbonne Nouvelle, 2015

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	En 2002, Annie Ernaux déclarait que « ce qui compte, dans les livres, c’est ce qu’ils font advenir en soi et hors de soi ».  Dix ans plus tard, dans l’entretien qui clôt ce volume, elle revient sur ce « mouvement » qu’elle dit « emblématique de [s]on écriture ». Les études  ici réunies explorent cet « engagement d’écriture » dont parle  une de ses œuvres les plus récentes. Les auteurs tentent d’y définir les contours de cette nouvelle forme d’engagement (politique, humain, social, corporel et sensible) qu’elle invente, à la lumière notamment du concept d’ « implication ». 

        
	Cinq dimensions fondamentales en sont  ainsi analysées : la volonté d’Annie Ernaux de « descendre dans la réalité sociale » et de prendre comme sujet d’écriture ce qui est traditionnellement considéré comme « au-dessous » de la littérature ; sa position par rapport à un engagement féministe  ; l’articulation entre identité et altérité dans sa dimension politique ; la présence au monde d’une écrivaine « traversée par les autres»  et, enfin, la manière dont cette œuvre engage et transforme le lecteur.

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            
              Un « engagement d’écriture »
            
          

          Pierre-Louis Fort et Violaine Houdart-Merot

        

        	
          
            Descendre dans la réalité sociale
          

          
            	
              
                
                  Formes et enjeux de l’Histoire dans l’œuvre d’Annie Ernaux
                
              

              Nathalie Froloff

              
                	
                  L’actualité comme perspective historique
                

                	
                  Une histoire de la domination
                

                	
                  Écrire l’histoire
                

              

            

            	
              
                
                  Avorter : scandale
                
              

              Véronique Montémont

              
                	
                  Situation de l’avortement en littérature
                

                	
                  L’avortement comme un fait social
                

                	
                  Solitude et fondation
                

                	
                  Pourquoi et comment l’écrire ?
                

              

            

            	
              
                
                  La révolte esthétique d'Annie Ernaux
                
              

              Littérature modeste et conte populaire face aux codes sociaux

              Pierre Bras

              
                	
                  Dévoiler la domination : un geste insuffisant
                

                	
                  Annie Ernaux, artiste modeste dans la littérature
                

                	
                  Annie Ernaux, conteuse aux petits pois
                

              

            

            	
              
                
                  Ernaux. La vie. La vraie.
                
              

              Pierre-Louis Fort

              
                	
                  Du supermarché : « en soi et hors de soi »
                

                	
                  Continuités et ruptures
                

                	
                  Du spectacle
                

              

            

          

        

        	
          
            Féminin et féminisme : au-delà des évidences
          

          
            	
              
                
                  Annie Ernaux « premier homme », « premier écrivain »
                
              

              Michèle Bacholle-Boškovic´

              
                	
                  Annie Ernaux, écrivain ou écrivaine ?
                

                	
                  Annie Ernaux, la première femme ou « le premier homme » ?
                

              

            

            	
              
                
                  Une intellectuelle au féminin ? De Beauvoir à Ernaux
                
              

              Marie-Laure Rossi

            

            	
              
                
                  Lorsque le sujet devient agent : écriture et engagement chez Annie Ernaux
                
              

              Barbara Havercroft

            

          

        

        	
          
            Une vie à l'oeuvre : identité et altérité
          

          
            	
              
                
                  Altérité et engagement : « soi-même comme un autre »
                
              

              Violaine Houdart-Merot

              
                	
                  Mise à distance du moi : soi comme un(e) autre
                

                	
                  Traversée par les autres : l’autre comme soi
                

                	
                  L’écriture du nous : soi-même comme « les » autres
                

                	
                  Le lecteur comme un autre moi : altérités croisées
                

                	
                  L’engagement comme effet politique
                

              

            

            	
              
                
                  Apparition et disparition du témoin : « l’autobiographie vide »
                
              

              Yvon Inizan

            

            	
              
                
                  Passage(s) Ernaux
                
              

              Fabrice Thumerel

              
                	
                  La vie hors de soi : petite éthologie du transfuge
                

                	
                  La vie hors de soi : Annie Ernaux peintre de la vie moderne
                

              

            

          

        

        	
          
            Présence au monde : présence du monde ?
          

          
            	
              
                
                  Annie Ernaux : une écriture impliquée
                
              

              Bruno Blanckeman

            

            	
              
                
                  Annie Ernaux, à corps ou l’impossible désengagement
                
              

              Isabelle Roussel-Gillet

              
                	
                  Engagée par corps
                

                	
                  Donner à voir, donner corps
                

                	
                  Faire corps avec les autres, développer un ethos
                

                	
                  Faire corps autrement ?
                

                	
                  « Post-it »
                

              

            

            	
              
                
                  « Une communauté de désirs »
                
              

              Aurélie Adler

              
                	
                  Du non-lieu au lieu de sociabilité
                

                	
                  Théâtre des désirs et des frustrations
                

                	
                  Du don de l’attention
                

              

            

          

        

        	
          
            L'engagement du lecteur
          

          
            	
              
                
                  Écrire le retour sur soi : postures d’engagement et d’accompagnement dans les socioanalyses d’Annie Ernaux et de Didier Eribon
                
              

              Elise Hugueny-Léger

            

            	
              
                
                  Écriture et lecture du fragment dans l’œuvre d’Annie Ernaux
                
              

              Francine Dugast-Portes

              
                	
                  Le fragment : un choix d’auteur
                

                	
                  Le fragment comme construction
                

                	
                  Le fragment comme facteur d’engagement
                

                	
                  Le fragment comme écho de la noosphère : le soupçon et le savoir
                

              

            

            	
              
                
                  Regarde l’auteure mon amour : engagement et célébrité
                
              

              Lyn Thomas

            

            	
              
                
                  La honte comme « vérité sensible » de la domination
                
              

              Anne Coudreuse

            

          

        

        	
          
            Annie Ernaux "Les silences et la colère"
          

          
            	
              
                
                  Entretien avec Pierre-Louis Fort
                
              

              Annie Ernaux

            

          

        

      

    

  
    
      
        
          
            Un « engagement d’écriture »
          

        

        Pierre-Louis Fort et Violaine Houdart-Merot

      

      
        
           Dans ses entretiens1 comme dans ses écrits littéraires, Annie Ernaux fait souvent référence au désir d’agir sur le monde par l’écriture. Ainsi, en 2011, dans la postface apportée à L’Écriture comme un couteau, elle insiste sur la « conviction profonde » qu’« écrire n’est pas une activité hors du monde social et politique2 ». Tout récemment encore, en 2014, dans ses entretiens avec Michelle Porte, elle déclare : « J’ai toujours senti qu’écrire était intervenir dans le monde3 ». Cette « intervention dans le monde » a même été formulée de façon assez proche de l’idée sartrienne de l’écrivain « en situation dans son époque » dans « Littérature et politique » (1989) où Annie Ernaux avance que « l’écriture, quoi qu’on fasse, “engage”, véhiculant de manière très complexe […] une vision consentant ou non à l’ordre social ou au contraire le dénonçant », avant d’affirmer : « Il n’y a pas d’apolitisme au regard de l’histoire littéraire4 ». 

           Si on peut retrouver chez Annie Ernaux des éléments relevant d’une « écriture engagée » (« responsabilité politique, fonction de dévoilement, incitation à agir5 »), peut-on pour autant, en reprenant une catégorie attendue, dire qu’elle est un « écrivain engagé », au strict sens sartrien ? Assurément pas. Aucune des critiques portées à l’essai qui a fait de Sartre le théoricien de la littérature engagée, dans Qu’est-ce que la littérature ?, ne peuvent la concerner : la littérature instrumentalisée, réduite à un moyen au service d’une cause ; la dimension esthétique considérée comme secondaire par rapport à la finalité éthique ou politique6 ; le langage conçu comme transparent7. L’écrivaine ne partage en rien la définition que le philosophe donne de la prose : « il y a prose quand, pour parler comme Valéry, le mot passe à travers notre regard comme le verre au travers du soleil8 ». Nous sommes là bien loin du travail exigeant d’Annie Ernaux sur la langue, qui la conduit à écrire, corriger, raturer jusqu’à trouver la « juste » expression pour atteindre l’expression « juste », aux antipodes même, pour être plus précis, de sa vision des mots « comme des objets, comme des pierres qu’il faut remonter à la surface9 ». Comme le notent Thomas Hunkeler et Marc-Henry Soulet, si « Ernaux se met en gage pour dire le monde, c’est précisément en tant qu’écrivaine : dans la recherche, toujours renouvelée, d’une forme capable de modifier la perception du monde qui est le nôtre10 ».

           Est-il par ailleurs encore possible, au XXIe siècle, de parler d’« écrivain engagé » si l’on considère que ce personnage a eu une existence restreinte dans l’histoire littéraire, que le terme même d’engagement, issu de l’existentialisme chrétien, s’explique dans un contexte historique et littéraire circonscrit, bien différent du nôtre ? Peut-on le remplacer, chez Annie Ernaux et d’autres écrivains contemporains, par la notion d’engagement littéraire, comme le proposent les auteurs de l’ouvrage du même nom dirigé par Emmanuel Bouju, soucieux de rendre compte, non seulement de la présence de l’écrivain dans le champ social, mais aussi et surtout de « la spécificité des phénomènes littéraires – écriture, réception, traduction11 » ? Faut-il à l’inverse, à la suite de Bruno Blanckeman, renoncer à cette notion trop entachée de militantisme pour lui préférer celle d’« implication » qui échappe à la position de surplomb et qu’il définit de la sorte : « Par implication, j’entends donc un type d’engagement qui, n’étant pas validé par une quelconque situation de force dans la Cité, fait sans protocole ostentatoire, sans scénographie du coup d’éclat, sans activisme insurrectionnel12 » ? Est-il préférable, enfin, d’avoir recours, comme le fait ici Barbara Havercroft, au concept d’agentivité élaboré par des théoriciennes américaines pour tenter de saisir la manière dont l’œuvre d’Annie Ernaux peut agir sur le monde par l’écriture ? 

           Sans nul doute, comme l’écrit Dominique Viart, Annie Ernaux produit « une œuvre de son temps, celle d’une écrivaine engagée dans son siècle, une œuvre séculière13 ». Qu’il s’agisse en effet de relater son avortement clandestin, de penser son histoire de transfuge de classe, d’interroger son existence de femme, de rédiger un « journal du dehors » de sa vie à Cergy ou, plus largement, d’« écrire la vie », la volonté permanente d’Annie Ernaux est de se confronter au réel, d’interroger et de bousculer l’ordre du monde. C’est, comme elle le précise au cours d’un entretien, « décharner la réalité pour la faire voir14 ». Annie Ernaux participe finalement elle-même de ce que des auteurs comme Beauvoir – « sur la condition des femmes » – ou Bourdieu – « sur la structure du monde social » – lui ont permis de ressentir : « l’irruption d’une prise de conscience sans retour15 ». Il y a peu encore, dans Le Vrai Lieu, elle confiait qu’« écrire c’est intervenir dans le monde » et ajoutait : « Je ne peux pas écrire sans cette pensée d’être utile16 ».

           Que ce soit au niveau du social, du politique ou de l’intime, l’écriture d’Annie Ernaux, est sans conteste « utile » car déplaçant les frontières et « engageant » le sujet, celui de la mémoire, celui du rapport au temps et à l’époque, celui de la relation aux autres et à soi : « Je ne peux pas concevoir de faire des livres qui ne mettent pas en cause ce que l’on vit, qui ne soient pas des interrogations, des observations de la réalité telle qu’il m’est donné de la voir, de l’entendre ou de la vivre, ou de m’en souvenir. Une littérature qui m’engage et qui engage le lecteur17. » 

           La grâce de cette écriture et la force de cet engagement résident, pour partie, dans cette collectivité embrassée, dans ce « nous » qui apparaît régulièrement : il s’agit de « raconter la vie », celle de cette « communauté18 » que nous constituons, ce « on » et ce « nous » des Années que nous faisons nôtre, le « je transpersonnel » qui résonne en nous, « ce temps vécu, de l’avoir été, qui concerne tous les vivants » comme le disait Annie Ernaux à Cerisy19. 

           Dans L’Écriture comme un couteau, Annie Ernaux explique que « […] ce qui compte, dans les livres, c’est ce qu’ils font advenir en soi et hors de soi20 ». C’est à cette jonction – ou plus précisément dans ce jeu – que se situent les communications de ce volume, issues du colloque tenu à Cergy en novembre 201421. Elles explorent cet « engagement d’écriture22 » dont parle l’écrivaine dans Regarde les lumières mon amour23, sous ses diverses formes, un engagement multifocal et multimodal, qu’il soit humain, politique, corporel, sensible ou sociétal. Tous les articles interrogent cette propension à aller au-delà des évidences, des tabous, des fixités et des rigidités. On l’aura compris, outre les différentes filiations et prises de distance de l’auteure par rapport à des écrivains engagés qui ont compté pour elle (tels que Jean-Paul Sartre et Pierre Bourdieu, abordés par Yvan Inizan, mais aussi par rapport à Simone de Beauvoir, qu’analyse ici Marie-Laure Rossi, ou encore Albert Camus, avec lequel Michèle Bacholle-Boskovic´ examine la parenté), les textes de ce volume ouvrent encore plus largement la question de l’engagement, sans la réduire à ses implicites politiques, et en déploient les significations, jusqu’à envisager la manière dont l’œuvre ernalienne engage ses lecteurs.

           Cette nouvelle approche s’inscrit dans une filiation, celle des travaux24 menés depuis plus de dix ans autour de l’œuvre d’Annie Ernaux, avec lesquels, tout à la fois, ils entrent en résonance, creusant certaines problématiques déjà abordées, mais aussi – et surtout – en complémentarité, dégageant des enjeux nouveaux, prolongeant et renouvelant les regards sur une œuvre en mouvement qui ne cesse de s’enrichir et dont les dernières publications sont autant de terrains à explorer. Cela explique ainsi la place particulièrement importante accordée au dernier ouvrage paru en 2014, Regarde les lumières mon amour, qui n’a pas encore fait l’objet d’analyses critiques et qui, plus que d’autres encore, pose la question de l’implication de l’écrivaine dans la société, tout en bousculant une conception traditionnelle de la littérature.

           Le volume se compose de cinq sections. Nous avons regroupé un premier ensemble d’études qui toutes, par différentes approches, mettent en lumière la dimension politique de l’œuvre d’Ernaux, sa volonté de « descendre dans la réalité sociale ».

           À la lumière de l’historien Ivan Jablonka qui, dans L’histoire est une littérature contemporaine, propose de réconcilier histoire et littérature, Nathalie Froloff étudie la manière dont Annie Ernaux opère précisément cette réconciliation, dans la mesure où la démarche historique donne forme à son écriture et l’informe, aussi bien dans son engagement médiatique à partir d’articles publiés en réaction à une actualité qui la révolte (le langage sarkoziste, l’affaire Richard Millet…) que dans des œuvres telles que L’Événement ou Les Années. L’auteure développe l’hypothèse selon laquelle la dénonciation des différentes formes de domination s’appuie sur une appréhension historique de la vérité, à la recherche d’une sorte d’archéologie du savoir et d’un dévoilement du réel, explorant ainsi ce qu’elle appelle une « histoire souterraine », une « infra-histoire ».

           À son tour, en se consacrant à la lecture des deux récits qui traitent de l’avortement, l’un en partie fictionnel, Les Armoires vides, l’autre autobiographique, L’Événement, Véronique Montémont souligne la rareté des écrits sur l’avortement, même après la loi Weil, et l’audace de ces deux œuvres, qui s’attaquent à des sujets que la littérature rejette. Elle met en lumière le passage d’une langue de « véhémence rageuse » dans le premier récit à une langue distanciée et factuelle dans L’Événement qui participe, écrit-elle, « d’une pensée de l’écriture que l’on peut dire intrinsèquement politique ». 

           Tout en filant avec humour la métaphore du conte de fée, Pierre Bras analyse les multiples manières dont Annie Ernaux fait de ses œuvres des instruments de lutte, refusant d’« entrer dans Paris » pour écrire depuis ses marges. En ramenant le lecteur au réel et aux objets du réel, elle en fait un « lecteur impliqué », à la manière de Bourdieu, et devient « artiste modeste dans la littérature ». Le combat « contre l’invisibilité sociale » se ferait chez cette « conteuse aux petits pois » par la redécouverte d’une « voix populaire », celle qui était étouffée chez les conteurs mondains.

           Enfin, Pierre-Louis Fort focalise son attention sur le dernier « journal extime » d’Annie Ernaux, publié en 2014, Regarde les lumières mon amour, dont il montre qu’il reprend et intensifie un projet déjà commencé auparavant, celui d’écrire sur les espaces commerçants, faisant du supermarché de la ville nouvelle de Cergy un moteur d’écriture, confirmant « la force de révélation intime, sociétale et politique » de ces lieux. Révélation qui amène à voir autrement, à décrypter l’invisible et les absents et, là encore, à bouleverser les hiérarchies littéraires en faisant du supermarché un lieu de littérature à part entière.

           La seconde section de cet ouvrage met en lumière la position complexe d’Annie Ernaux par rapport à un engagement féministe, « au-delà des évidences ».

           Michèle Bacholle-Boškovic´ examine son attitude critique face à une conception genrée de l’écriture. Parler d’écriture féminine ou de style féminin serait une nouvelle manière de mettre à l’écart les femmes qui écrivent. C’est par une expérience féminine qui tend au collectif qu’Annie Ernaux dénoncerait la domination masculine. Michèle Bacholle souligne ainsi sa proximité de démarche avec celle du Premier Homme. Selon elle, l’engagement politique et féministe de l’écrivaine est précisément lié au refus d’une écriture genrée.

           De son côté, Barbara Havercroft a recours au concept fécond d’agentivité (ou pouvoir d’agir, et notamment par le langage) pour tenter de dégager ce qui fait de l’écriture d’Annie Ernaux une écriture qui agit sur les représentations sociales, et notamment sur les stéréotypes féminins. En écho avec les analyses de Judith Butler selon laquelle, tout sujet étant d’abord assujetti, l’action se fait par la répétition et le détournement, qui permettent des « renversements textuels », elle appréhende l'œuvre d’Annie Ernaux comme un « lieu scriptural d’agentivité », en présentant plusieurs exemples de stéréotypes et de citations, tirées de La Femme gelée et de L’Événement. 

           Quant à Marie-Laure Rossi, elle s’interroge sur l’influence des idées féministes de Simone de Beauvoir mais aussi sur le dépassement de ce modèle : différence de milieu social, conviction d’une impuissance de la philosophie face aux réalités de la vie et préférence chez Ernaux pour une approche sociologique des formes de domination masculine. Elle souligne aussi combien ses œuvres qui traitent de la passion amoureuse et l’appréhendent sur le mode de la dépendance, œuvres dérangeantes pour le féminisme, s’inscrivent dans un contexte littéraire « égotiste », bien différent de celui de Beauvoir.

           L’identité, chez Annie Ernaux, est inséparable de l’altérité. Les études rassemblées dans cette section intitulée « Une vie à l’œuvre : identité et altérité » tentent d’analyser en quoi le moi chez cette écrivaine est indissociable de l’autre.

           La dimension politique de cette œuvre, suggère Violaine Houdart-Merot, est profondément liée à cette altérité et à l’aptitude, à travers et grâce à l’écriture, au décentrement par rapport à soi, qui se manifeste de manière constante dans ses écrits. Annie Ernaux partage la conviction, avec Paul Ricœur dans Soi-même comme un autre, que l’autre est constitutif de son identité, conviction qui l’amène, tantôt dans ses écrits auto-socio-biographiques, à parler de soi comme d’un(e) autre, voire comme des autres, tantôt, dans ses journaux extimes, à parler des autres comme de soi-même. Et c’est encore d’altérité dont il est question dans le fait de se laisser déposséder de son histoire par la lecture qu’en font les lecteurs.

           Yvon Inizan se propose à son tour d’éclairer le projet paradoxal d’Annie Ernaux de réaliser, selon son expression dans L’Atelier noir, une « autobiographie vide », dans laquelle le sujet s’efface et laisse la place à une « intériorité sociale ». Il éclaire ainsi cette démarche insolite à la lumière de Pierre Bourdieu, de ses « confessions impersonnelles » et de sa propre critique de l’existentialisme et de l’épistémocentrisme. Chez Ernaux, l’autobiographie abandonne la position de surplomb, se « remplit de corps » et de mots appréhendés comme des choses. Témoin engagé dans l’histoire, elle mettrait en œuvre, comme Bourdieu, une « sympraxie ».

           Pour Fabrice Thumerel enfin, « rien n’est plus étranger à Annie Ernaux » que la notion d’identité. L’article entreprend ainsi, en déclinant toutes les modalités de « passages » dans son œuvre, de montrer comment l’auteure met en avant un ethos nomade et propose une éthologie du transfuge pour saisir une écriture-mouvement « qui offre un nouveau rapport éthique et esthétique au monde ». L’article montre que, si Annie Ernaux ne « représente pas une intellectuelle engagée orthodoxe, c’est qu’elle s’engage tout entière dans une œuvre qui opère un perpétuel passage entre expérience singulière et expérience collective ». Expérience qui s’ancre dans une (hyper)modernité dont Ernaux se fait peintre, celle des « flux illimités ». 

           « Présence au monde : présence du monde » fédère un ensemble d’articles qui jouent sur cette attention soutenue qu’Annie Ernaux prête au monde, elle qui « est traversée par les gens, leur existence ». Comment l’écriture saisit-elle cette expérience sensible ? Les articles, principalement centrés sur les espaces marchands, s’interrogent notamment sur la dimension politico-sociale de l’écriture, dans ses résonances avec l’économique et se demandent comment penser cette présence au et du monde ? Pour et dans quel(le) commun(auté) ?

           Dans le premier article de la section, Bruno Blanckeman rappelle la portée politique de l’écriture d’Annie Ernaux mais propose, comme nous l’avons vu, de la saisir non par le terme d’engagement mais d’« implication ». Ce sont les caractéristiques de cette écriture impliquée dans Regarde les lumières mon amour qui sont au cœur de l’analyse : « le droit de regard exercé en situation par l’écrivain sur un espace qui est moins un environnement qu’un milieu dont elle fait partie intégrante ; une interaction avec ce milieu qui agit sur elle mais sur lequel elle intervient en retour par une écriture qui le force à la représentation, le rend lisible, et par là même en modifie la perception ». 

           Isabelle Roussel-Gillet propose à son tour de réinterroger la posture de l’auteur dans les textes. L’engagement d’Annie Ernaux serait un engagement par corps. L’auteure opèrerait « une combinatoire entre passeur (croisant mémoire individuelle et collective), témoin (situé) et performateur (inventant un dispositif) ». Attentive à l’identité, à la question de la visibilité et à l’interculturalité, cette approche de l’œuvre montre comment Annie Ernaux nous/s’embarque dans une écriture « critique ». 

           Cette dimension critique est au cœur de l’article d’Aurélie Adler qui s’interroge sur la « communauté de désirs » des espaces marchands, communauté à laquelle appartient l’écrivaine. La résistance serait-elle soluble dans le désir ? L’analyse s’attache justement à examiner la façon dont elle se joue textuellement, la manière dont « l’écriture sensible du journal définit une politique du pas de côté, où l’attention éthique et poétique recrée du commun contre l’ordre qui prétend le nier ». Trois pas de côté sont ainsi examinés : celui qui vise à rejeter l’étiquette de non-lieu assignée aux hypermarchés et autres lieux de transits pour en faire de véritables lieux ; celui qui consiste à effectuer une « immersion dans le sensible » et à en montrer les forces qui sapent le bel ordonnancement libéral ; celui, enfin, qui consiste à « se donner à la communauté » par une écriture du don qui fait d’Annie Ernaux un écrivain « impliqué », selon la terminologie de Bruno Blanckeman.

           Si Regarde les lumières mon amour permet de s’intéresser à la vaste « communauté de liseurs » d’Auchan, les textes de cette dernière partie proposent de se centrer plus spécifiquement sur ceux qui forment la grande « communauté de lecteurs » d’Annie Ernaux. Les quatre articles réunis dans cette section interrogent ainsi « l’engagement du lecteur » sous toutes ses formes : aussi bien la façon dont le texte capte le lecteur que la manière dont le lecteur se saisit de l’œuvre. 

           Après avoir rappelé que les livres d’Annie Ernaux trouvent des échos chez nombre de lecteurs, Elise Hugueny-Léger propose de se centrer sur un lecteur particulier, Didier Eribon, pour qui la démarche de « retour sur soi » d’Annie Ernaux joue un véritable rôle d’accompagnement. Elle fait ainsi dialoguer les œuvres des deux auteurs sous l’angle du retour (sur soi, sur des lieux significatifs et sur sa propre trajectoire sociale et d’écrivain) en montrant notamment comment l’écriture d’Annie Ernaux « engage à une plongée vers soi qui brise les frontières du singulier » et ouvre sur le monde. 

           C’est cette ouverture sur le monde que Francine Dugast-Portes étudie par le biais du « fragment ». Elle en analyse « l’usage », en explore le fonctionnement, non sans omettre son lien avec la « totalité ». Elle en dévoile également les « effets esthétiques » pour montrer comment il « engage [..] le lecteur dans le texte », permettant autant une « critique assumée et suscitée » que la présence de « fragments de bonheur ». 

           Changement de point de vue sur l’œuvre, avec l’article de Lyn Thomas, qui s’intéresse toujours au lecteur, mais dans la perspective de la réception : comment l’œuvre nous atteint-elle et quelle réception en est-il fait, personnellement et publiquement ? Que pouvons-nous dire de nos rapports à la figure auctoriale et de nos représentations de l’auteur ? Dans le sillage de Jérôme Meizoz, Lyn Thomas met l’accent sur la posture (interne et externe) de l’auteur pour mieux cerner le rapport du lecteur (et des medias) non seulement à l’œuvre (et au champ littéraire) mais aussi à celle qui la crée. 

           Illustration, enfin, de ce rapport intime et éminemment personnel que la lecture d’Annie Ernaux peut susciter chez le lecteur avec le texte hors-norme d’Anne Coudreuse qui aurait pu, comme elle le dit non sans humour, s’appeler « Annie Ernaux et moi ». Elle y mène une exploration tout à la fois lettrée et sensible de sa « dette » envers l’auteure et montre comment on peut habiter la « maison » offerte par l’œuvre d’Annie Ernaux en la faisant nôtre. 

           Ainsi, ces différentes lectures, dans la diversité de leurs angles d’approche, qu’il s’agisse de se focaliser sur la dimension politique, le rapport complexe au féminisme, l’importance de l’altérité, l’implication dans le monde ou les effets de cette écriture sur les lecteurs, contribuent, chacune à leur manière, à définir les contours de cette nouvelle forme d’engagement qu’Annie Ernaux invente, tout en restant en dialogue avec les formes antérieures d’engagement qui ont pu la nourrir mais qu’elle dépasse, celles de Sartre, Camus, Beauvoir ou Bourdieu. Cette manière qui lui est propre est bien un « engagement d’écriture », qui refuse toute posture didactique mais s’efforce, par le travail de la forme, de changer notre rapport au monde. 

           Le volume se termine sur un entretien, « Les silences et la colère », manière de redonner voix à l’auteure qui, à l’occasion de cet échange, fait retour sur les journées de colloque ayant inspiré le présent volume. L’entretien, qui interroge fondamentalement ce que peut et veut l’écrivain impliqué dans la cité, éclaire la dimension socio-politique des écrits d’Annie Ernaux (que ce soit dans l’œuvre littéraire ou les tribunes pour les journaux), prolonge certaines réflexions amorcées en marge des communications et revient sur plusieurs faits d’actualité ou du quotidien qui éclairent une certaine vision engagée du monde : celle d’une auteure qui est tout à la fois « en soi et hors de soi ».

        

        
          Notes

          1 Voir ici même « Les silences et la colère », p. 201 sq. 

          2 Annie Ernaux, 2002, L’Écriture comme un couteau, Paris, Stock, réed. Gallimard, coll « Folio », 2011, p. 108. 

          3 Annie Ernaux, 2014, Le Vrai Lieu, Paris, Gallimard, p. 108. Nous soulignons. 

          4 Annie Ernaux (1989), « Littérature et politique », Écrire la vie, Gallimard, coll. « Quarto », 2011, p. 550. 

          5 Jean Kaempfer, Sonya Florey, Jérôme Meizoz, 2006, Formes de l’engagement littéraire (xv-xxie siècles, Lausanne, Antipodes, p. 8. 

          6 « Au fond de l’impératif esthétique nous discernons l’impératif moral » (J.-P. Sartre, Situations II).

          7 Voir à ce sujet l’ouvrage de Benoît Denis, 2000, Littérature et engagement, Paris, Seuil, coll. « Points ».

          8 Jean-Paul Sartre, 1948, Qu’est-ce que la littérature ?, Paris, Gallimard, coll. « Folio », 1985, p. 25-26.

          9VL, p. 72.

          10 Thomas Hunkeler et Marc-Henry Soulet, 2012, Annie Ernaux, Se mettre en gage pour dire le monde, Genève, MétisPresses, p. 17.

          11 Emmanuel Bouju (éd), 2005, L’Engagement littéraire, Rennes, PUR, p. 11.

          12 Bruno Blanckeman, (2013), « L’écrivain impliqué : écrire (dans) la cité », in Bruno Blanckeman & Barbara Havercroft (éds), Narrations d’un nouveau siècle. Romans et récits français (2001-2010), Paris, Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2013, p. 73.

          13 Dominique Viart (2014), « Annie Ernaux, historicité d’une œuvre », in Francine Best, Bruno Blanckeman, Francine Dugast-Portes (éds), Annie Ernaux : le Temps et la Mémoire, Paris, Stock, 2014, p. 27.

          14 Annie Ernaux, 2002, L’Écriture comme un couteau, op. cit, p. 81. 

          15 Annie Ernaux (2002), « Bourdieu : le chagrin », Le Monde, 2 février 2002. 

          16VL, p. 108.

          17 Annie Ernaux (2004), « Entretien avec Marie-Madeleine Million-Lajoinie », in Fabrice Thumerel (éd), Annie Ernaux une œuvre de l’entre-deux, Artois Presses Université, p. 265. 

          18 « Communauté de désirs » de l’hypermarché, dans Regarde les lumières mon amour (p. 38) ou encore « communauté d’anonymes » (p. 33) des transports en commun dans La Vie extérieure. 

          19 Voir Francine Best, Bruno Blanckeman, Francine Dugast-Portes (éd), 2014, Annie Ernaux : le Temps et la Mémoire, op.cit, p. 173.

          20 Nous soulignons, EC, p. 73.

          21 Le colloque, organisé par Pierre-Louis Fort, Violaine Houdart-Merot et Jean-Claude Lescure (laboratoires CRTF et CICC, aujourd’hui fusionnés en AGORA) a eu lieu à l’université de Cergy-Pontoise les 19 et 20 novembre 2014. A l’occasion de cet événement, un doctorat d’honneur a été remis à Annie Ernaux. Le Théâtre 95 avait par ailleurs accueilli la troupe théâtrale des étudiants de l’université de Cergy-Pontoise, Zon’Art, sous la houlette d’Axel Schmidt et de Pierre-Yves Raymond qui proposaient une adaptation des Années d’Annie Ernaux. La mise en scène de La Vie extérieure par Hugues Demorge a également été reprogrammée à cette occasion.

          22 « Écrire la vie, c’est s’engager […] dans un travail exigeant, une lutte, que je tente de cerner et de comprendre dans le texte lui-même, au fur et à mesure que je m’y livre », EC, p. 8.

          23 Annie Ernaux, 2014, Regarde les lumières mon amour, Seuil, coll. « Raconter la vie ».

          24 On pense notamment aux colloques d’Arras (2002), de Toronto et de Liège (2008), de Fribourg (2010), de Cerisy (2012) et de Rouen (2013) ainsi qu’aux volumes qui ont suivi : Fabrice Thumerel (éd), 2004, Annie Ernaux : une œuvre de l’entre-deux, Arras, Université d’Artois Presses ; Sergio Villani (éd), 2009, Annie Ernaux, Perspectives critiques, Ottawa, Legas ; Danielle Bajomée et Juliette Dor (éds), 2011, Annie Ernaux. Se perdre dans l’écriture de soi, Paris, Klincksieck, 2011 ; Thomas Hunkeler et Marc-Henry Soulet (eds), 2012, Annie Ernaux, Se mettre en gage pour dire le monde, op. cit. ; Francine Best, Bruno Blanckeman, Francine Dugast-Portes (éds), 2014, Annie Ernaux : le Temps et la Mémoire, op. cit ; Robert Kahn, Laurence Macé et Françoise Simonet-Tenant (éds), 2015, L’Intertextualité dans l’œuvre d’Annie Ernaux, Rouen, Presses Universitaires de Rouen et du Havre (sous presse). 

        

        
          Auteurs

          
            Pierre-Louis Fort

            
	Pierre-Louis Fort est maître de conférences à l’université de Cergy-Pontoise. Il est membre du laboratoire Agora (ex-CRTF) de l’UCP et du LCP au CNRS. Ses recherches portent sur la littérature française et francophone des xxe et xxie siècles, la littérature de jeunesse et les questionnements autour de la culture et des nouveaux médias. Spécialiste de Marguerite Yourcenar, Simone de Beauvoir et Annie Ernaux, il a publié une étude sur l’écriture du deuil chez ces trois auteurs sous le titre Ma mère, la morte (Imago, 2007). Il est également l’auteur de Critique et littérature (Gallimard, 2008) et co-auteur avec Christiane Chaulet Achour de La France et l’Algérie en 1962, de l’Histoire aux représentations textuelles d’une fin de guerre (Karthala, 2014).

          

          
            Violaine Houdart-Merot

            
	Violaine Houdart-Merot est agrégée de lettres classiques, professeure de littératures de langue française à l’université de Cergy-Pontoise et membre du laboratoire AGORA (ex-CRTF dont elle a été directrice). Ses recherches portent sur la culture littéraire et sa transmission, les pratiques et théories de la création littéraire et les littératures française et francophones contemporaines. Elle a publié notamment Numérique et écriture littéraire (avec A.-M. Petitjean, Hermann, 2015), Pratiques d’écriture littéraire à l’université (avec C. Mongenot, H. Champion, 2013), Rires en francophonie (Encrages édition, 2013), Écritures babéliennes (Peter Lang, 2006), Écritures du secret, « j’avance masqué » (en 2009 avec C. Blanchaud), et différents travaux sur Mikhaïl Bakhtine, Ariane Mnouchkine, Valère Novarina, Franketienne, Aziz Chouaki, Émile Ollivier, Alain Mabanckou, Ghérasim Luca ou Gaston Miron.

          

        

      

    

  
    
      
        
          Descendre dans la réalité sociale

        

      

    

  
    
      
        
          
            Formes et enjeux de l’Histoire dans l’œuvre d’Annie Ernaux
          

        

        Nathalie Froloff

      

      
        
           Ivan Jablonka dans son livre L’histoire est une littérature contemporaine1propose une réflexion stimulante sur le long divorce qui a toujours existé, et qui s’est particulièrement accentué depuis le xixe siècle, entre histoire et littérature, entre sciences sociales et création littéraire. Son propos, après son Histoire des grands-parents que je n’ai pas eus2, est d’opérer au contraire une réconciliation de ces deux « possibilités d’écrire et de connaître3 » afin qu’elles ne soient pas seulement l’une pour l’autre un éventuel « cheval de Troie4 ». C’est à partir d’une certaine catégorie de la littérature, qu’il nomme « littérature du réel », « littérature en quête de vérité », ou « littérature du dévoilement », qu’il réfléchit sur une possible – et souhaitable – révolution de l’historiographie. Dans ces « écrits du réel […] qui concourent à l’intelligibilité du monde5 », il situe l’œuvre d’Annie Ernaux : 

          
            L’inventaire de soi est un texte réflexif, sous la forme d’un témoignage ou d’une autobiographie, qui vise à élucider un itinéraire, à rapporter une expérience, à éclairer une intimité, à sortir de soi. Je citerai, sans ordre, L’Âge d’homme de Michel Leiris, La Promesse de l’aube de Romain Gary, La Lie de la terre d’Arthur Koestler, Black Boy de Richard Wright, Grenadou, toute l’œuvre d’Annie Ernaux, Ellis Island et Je me souviens de Georges Perec (inspiré de « I remember » de Joe Brainard), la trilogie familiale de Lydia Flem, Le Lièvre de Patagonie de Claude Lanzmann, Pelures d’oignon de Günter Grass […] Naviguant entre sociologie et auto-analyse, ces textes ménagent des espaces où l’on se présente, où l’on se cherche, où l’on s’engendre6.

          

           En ce sens, il explicite à quel point cette littérature est redevable des sciences sociales, ce dont témoignait déjà Zola7, d’après lui, par le recours à une forme d’expérimentation.

           Si le propos d’Ivan Jablonka est bien de refonder l’historiographie – et non d’expliciter les enjeux de la littérature du réel, même si de fait ses analyses littéraires sont le contrepoint essentiel à sa démonstration –, il me semble qu’en retour, nous pourrions tâcher de réfléchir sur la manière dont l’histoire donne forme à l’écriture d’Annie Ernaux, non pas simplement l’histoire comme représentation du monde mais l’histoire comme science, méthode et raisonnement. Aussi notre approche proposera-t-elle quelques hypothèses (car un tel sujet excède, semble-t-il, le temps d’un seul article) qui partiront d’une position d’extraterritorialité par rapport à la littérature afin de mieux y revenir.

          L’actualité comme perspective historique

           Avant même d’aborder la question de l’histoire dans l’œuvre d’Annie Ernaux, il nous a semblé intéressant de revenir à toute une série d’articles publiés dans Le Monde, et qui témoignent d’une inscription dans l’histoire présente et passée. Si Annie Ernaux a pu s’associer avec d’autres penseurs ou écrivains (ce qu’illustrent en particulier l’« Appel en faveur des femmes victimes de viols » pendant la guerre en ex-Yougoslavie, le 16 janvier 1993 ; ou un article dénonçant la prostitution, « Au vrai chic féministe », le 16 janvier 2003, signé aux côtés de Geneviève Brisac ou Marie Desplechin ; ou encore une courte interview donnée le 21 février 2003 au sujet du refus de la France de participer à la deuxième guerre en Irak), deux tribunes également publiées dans Le Monde montrent une intervention dans le débat public de manière radicale. La première longue tribune, « 1er mai, alerte à l’imposture », publiée le 29 avril 2012 dans la rubrique « Débats », répond à la volonté de Nicolas Sarkozy, alors président candidat à l’aube du second tour, de se réapproprier le 1er mai et d’en faire la fête du « vrai travail », s’opposant comme toujours, dans le choix de son vocabulaire, à ce qu’il dénonçait de manière implicite comme le faux travail passéiste défendu par les syndicats. L’article d’Annie Ernaux qui répond à une sollicitation de Nicolas Truong, se présente comme très véhément afin de rétablir, par une étude en particulier du langage sarkozyste, le sens des mots. Il commence par remettre en perspective ce que représente réellement et symboliquement le 1er mai, pour redonner du sens à un événement désémantisé au fil du temps et simplement assimilé à un jour férié. Cet article, bien qu’essentiel par la synthèse qu’il représente d’idées fondamentales dans la pensée politique d’Annie Ernaux – et de manière plus générale dans la pensée de gauche en France8 – n’a suscité, à ma connaissance, aucune réaction, malgré le soulagement qu’il a pu constituer pour nombre de lecteurs, à un moment très tendu de la politique française. Cette situation très particulière de l’entre-deux-tours de la présidentielle explique aussi sans doute que l’article n’ait pas suscité de réponse. Pour autant, il constitue une entreprise de rétablissement de la vérité historique, rendue nécessaire par un sentiment très fort d’accumulations de mensonges, de mépris et d’injustice martelées sous la présidence sarkozyste9.

           Il n’en va pas de même pour un autre article qui a engendré de très nombreuses réponses, certaines très violentes, au point que Le Monde leur a consacré un cahier à part dans la rubrique « Idées » le 21 septembre 2012. Le 11 septembre de cette année-là, Annie Ernaux avait en effet publié dans ce même journal « Le pamphlet de Richard Millet déshonore la littérature » au sujet de L’Éloge littéraire d’Anders Breivik publié chez l’éditeur Pierre-Guillaume de Roux en été. Sans vouloir reprendre toutes les péripéties liées à ce qui va très vite devenir « l’affaire Richard Millet », je voudrais me concentrer sur les véritables enjeux présents dans l’article d’Ernaux et dans les quelques réponses très virulentes qui lui sont adressées10 :

          
            J’ai lu le dernier pamphlet de Richard Millet, Langue fantôme suivi d’Éloge littéraire d’Anders Breivik (P.-G. de Roux, 120 p., 16 e) dans un mélange croissant de colère, de dégoût et d’effroi. Celui de lire sous la plume d’un écrivain, éditeur chez Gallimard, des propos qui exsudent le mépris de l’humanité et font l’apologie de la violence au prétexte d’examiner, sous le seul angle de leur beauté littéraire, les « actes » de celui qui a tué froidement, en 2011, 77 personnes en Norvège. Des propos que je n’avais lus jusqu’ici qu’au passé, chez des écrivains des années 1930.

          

           Annie Ernaux y dénonce, de manière très précise, l’esthétisation du massacre qui s’est déroulé en Norvège, son instrumentalisation au service d’une pensée qui fait de l’immigration une « situation néocoloniale inédite » – pour citer Millet. Le vrai enjeu en effet ici est celui du rôle de la littérature comme expression parfaite du « Mal », et de l’amalgame opéré avec la « perfection du crime » d’Anders Breivik. D’où la conclusion d’Ernaux qui dénonce le pamphlet de Millet comme un livre « fasciste qui déshonore la littérature ». Elle déploie au grand jour la visée politique...















images/cover.jpg
ANNIE
ERNAUX

Un engagement d’écriture

Pierre-Louis Fort et Violaine Houdart-Merot (éds)






images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books








