
    
      [image: Couverture]
    

  
    
      
         
         
         
         
      

      
        Jocelyne Dakhlia

      

      
        L’oubli de la cite

      

      
        La mémoire collective à l’épreuve du lignage dans le Jérid tunisien

      

      
         1990

        
          
            [image: la_decouverte_logo]
          

        

      

    

  
    
       
       
       
       
    

    Présentation

    
      De même qu’on admet aujourd’hui l’inexistence de « sociétés sans
        histoire », on tient pour acquis qu’il ne saurait exister de sociétés
        sans mémoire : chacune viserait à perpétuer le souvenir du maghreb,
        affectées du double signe de la « tradition orale » et de la
        « communauté », on attribue a fortiori une forte mémoire
        collective.

      Tout portait donc à croire que le oasis du Jérid, dans le Sud
        tunisien, recèleraient une forte mémoire de la communauté, exprimant le
        souvenir de leurs rapports tumultueux avec l’État aussi bien que la
        nostalgie des « lois de la cité ». Or le récit d’une histoire lignagère
        et privée y prend toujours le pas sur l’évocation d’un destin
        collectif. Revendiqué, cet oubli remet en cause les notions mêmes de
        tradition orale et de mémoire collective.

      Nourri d’une longue enquête sur place, cet ouvrage n’intéressera pas
        seulement les arabisants ou les passionnés du Maghreb, mais ceux qui
        veulent percer les silences et analyser les discours enveloppant
        l’histoire de leur propre société. La méthode inaugurée ici est
        particulièrement précieuse : mêlant l’anthropologie à l’histoire elle
        permet à l’auteur de s’interroger sur le sens d’un travail de la
        communauté à s’oublier comme telle, sur le sens d’un oubli « actif » du
        politique que l’on ne saurait réduire au traumatisme, à la dépossession
        ou à la perte.

    

    
      
          Pour
              en savoir plus…
        

    

    
      L'auteur

      Jocelyne Dakhlia, historienne et
        anthropologue, est rattachée à l’équipe de recherche sur l’« Histoire
        sociale de l’Islam méditerranéen » que dirige Lucette Valenski [CNRS -
        EHESS].

    

    
      Collection

      Textes a l’appui

      série anthropologie

    

    
      Copyright

      © Éditions La Découverte, Paris, 1990.

      ISBN numérique : 9782707176295

      ISBN papier : 9782707119117

    

    
      Ouvrage numérisé avec le soutien du Centre national du livre.

    

    
      Ce livre numérique a été converti initialement au
      format XML et ePub le 27/8/2013 par Prismallia à partir de l’édition papier du même
      ouvrage.

    

    
      Cette œuvre est protégée par le droit d’auteur et strictement
              réservée à l’usage privé du client. Toute reproduction ou
              diffusion au profit de tiers, à titre gratuit ou onéreux, de tout
              ou partie de cette œuvre, est strictement interdite et constitue
              une contrefaçon prévue par les articles L 335-2 et suivants du
              Code de la Propriété Intellectuelle. L’éditeur se réserve le
              droit de poursuivre toute atteinte à ses droits de propriété
              intellectuelle devant les juridictions civiles ou pénales.

    

    
      S’informer

      Si vous désirez être tenu régulièrement informé de
              nos parutions, il vous suffit de vous abonner gratuitement à
              notre lettre d’information bimensuelle par courriel à partir de
              notre site http://www.editionsladecouverte.fr, où vous
              trouverez l’ensemble de notre catalogue.

    

    
      
        
          [image: la_decouverte_logo]
        

      

    

  
    
       
       
       
       
    

    Remerciements

    
      L’accomplissement de cette recherche a été rendu possible par une aide du Centre de documentation Tunisie-Maghreb à Tunis, qui m’a accueillie pendant un an. Je dois de vifs remerciements, en particulier, à M. Denis Louche, conseiller culturel-adjoint, et à Mmes Anne-Marie Planel et Christiane Saddem. Le sentiment de ma dette envers toutes les familles du Jérid qui m’ont reçue est immense, mais je dois spécialement remercier, à Tozeur, M. Salem Abdelmajid, M. Mohsen Bekkira et surtout M. Rached Dani, Moqdad Dani ainsi que tous leurs amis. Leur accueil ne m’a pas fait oublier l’aide que j’ai également reçue au cours de mes enquêtes en banlieue parisienne, à Tunis, ou dans la région minière de Gafsa. Pour leur soutien moral et intellectuel, pour l’amitié qu’ils m’ont témoignée, je dois enfin remercier Lucette Valensi, Gianni Albergoni, Hassan Elboudrari et François Pouillon.

    

  
    
       
       
       
       
    

    Introduction : des récits segmentés

    
      L’oubli reçoit aujourd’hui d’autres noms que le sien : « oblitération », « mensonge », ou bien encore « amnésie » ou « annulation » ; l’historiographie de la mémoire est désormais centrée sur la « production » de l’oubli, sur un oubli agi, actif et non plus simplement subi.

      J’avais prévu d’étudier la mémoire collective du Jérid, société du Sud-Ouest tunisien aux confins de l’Algérie. Au cours de mes enquêtes, je demandais que l’on me racontât l’histoire collective de la région, son histoire intérieure et celle de ses rapports avec l’État, mais également l’histoire de chacune des communautés oasiennes qui composent le Jérid. Or cette histoire « globale » était précisément celle que l’on disait oubliée.

      D’autres récits m’étaient alors proposés : ils se rapportaient à l’histoire des lignages de l’oasis ou à celle des tribus qui fréquentaient la région et me paraissaient toujours « seconds » ou partiels par rapport à l’histoire communautaire que j’escomptais. L’oubli, dans ce contexte, se définissait comme l’oubli du collectif. Ces communautés semblaient s’oublier comme telles.

      Trois hypothèses en découlaient. Tout d’abord, la mémoire d’une histoire partagée pouvait s’être perdue, et l’on était effectivement en droit de parler d’oubli. Mais son absence ne suffisait pas à préjuger de sa perte : cette mémoire communautaire ne s’était peut-être jamais construite et, en ce cas, son « oubli », phénomène structurel, n’était pas « l’oubli ». Elle s’était peut-être transmise, enfin, sous une forme différente de celle que prévoyait l’historien, sous une autre forme que celle du discours.

      Ces trois hypothèses, en réalité, étaient sous-tendues par une même interrogation : pourquoi fallait-il raisonner sur ces questions en termes de « communautés » ? La remémoration du passé devait-elle nécessairement s’effectuer dans un cadre communautaire ? L’oubli qu’affichaient mes informateurs paraissait remettre en cause l’ensemble de notre tradition historiographique de la mémoire.

    

    
      Genèse de l'oubli

      Depuis les travaux fondateurs de Maurice Halbwachs, nous tenons pour acquis que chaque groupe se dote d’une mémoire de groupe spécifique1. En retour, c’est sa mémoire partagée qui définirait le groupe comme tel. L’ensemble de la sociologie durkheimienne, à laquelle se rattache pour une large part Maurice Halbwachs, se fonde d’ailleurs sur une adéquation absolue — adéquation d’essence — entre le groupe, ou la communauté, et sa mémoire ou ses « représentations collectives » : il en découle un monisme du groupe, et un monisme de la mémoire.

      La notion de mémoire collective produit tout d’abord cet effet qu’elle postule le groupe : celui-ci est toujours « déjà là », c’est un donné. Par ailleurs, elle le fige. Alors même que nous savons qu’un individu se définit socialement par de multiples appartenances, appartenances croisées, parfois contradictoires, nous envisageons le plus souvent sa mémoire du point de vue de la cohérence d’une appartenance, c’est-à-dire du point de vue du groupe ; nous l’interrogeons toujours en tant que membre de tel ou tel collectif, nous lui assignons une identité dominante. Le terme d’« appartenance » est d’ailleurs pleinement révélateur d’un tel sociologisme de la mémoire, c’est-à-dire d’une pensée qui découpe et profile les collectifs jusqu’à leur donner vie comme à des sujets2.

      La genèse du concept d’oubli confirme d’ailleurs cette perspective, car cette notion, comme le rappelle Yosef Hayim Yerushalmi, est en réalité impropre à des collectifs3. Ne peut littéralement s’« oublier » que ce que l’on a soi-même connu, si bien que les individus seuls peuvent être les sujets de l’oubli : les sociétés ou les peuples ne connaîtraient pour leur part que des « ruptures de la transmission entre les générations ».

      Qu’un processus historique de transmission soit ainsi énoncé sous les espèces de l’oubli, rapport de soi à soi, « défaut de communication avec soi-même4  », cette transposition est bien la preuve d’un monadisme de la mémoire. Elle renforce même l’idée d’une volition, idée implicite dans la pensée de Maurice Halbwachs5.

      Sa conception de la mémoire était en effet dynamiste : soumise à une perpétuelle reconstruction, à une réélaboration permanente, celle-ci exprimait une vérité du présent et non pas du seul passé. Elle était par définition utile au groupe, se tranformant à mesure qu’il évoluait ou se transformait. L’oubli était donc central dans l’hypothèse d’Halbwachs, bien que la notion, comme telle, n’apparaisse qu’à peine dans ses écrits. Il constituait même, dans la lignée d’Henri Bergson, la condition de la mémoire. C’est une vision presque paisible et même optimiste de l’oubli que celle d’Halbwachs ; il y voit un simple processus de sélection, une érosion continue, presque mécanique, sur les marges du groupe, et suggère à l’occasion que l’oubli n’est parfois qu’une illusion, une simple latence6.

      Même sous cette forme, cependant, la question de l’oubli n’a guère fait l’objet d’une problématique spécifique : les premiers travaux d’histoire orale ont mis l’accent, de manière systématique, sur un contenu positif de la mémoire, sur l’accumulation plutôt que sur la sélection.

      Il s’agissait en effet de « donner la parole » à des groupes « dominés » ou marginaux, à tous les « exclus de l’histoire » ; ces recherches visaient à mettre au jour des « mémoires plurielles », voire des « contre-mémoires »7 . Cette entreprise ne se justifiait que par rapport à une histoire ou à une historiographie dominantes et l’on construisait, fût-ce de manière implicite, une vision « duelle » ou dualiste de l’histoire. Une mémoire féminine, par exemple, ou une mémoire ouvrière ne prenaient leur sens que par référence au discours dominant des hommes ou des patrons et par rapport à une historiographie qui avait ignoré ces catégories. La constitution d’« archives orales » n’avait d’ailleurs pas pour seule ambition une prise en compte du témoignage oral comme source historique à part entière. La mémoire des groupes dominés devait être révélée comme une véritable « réécriture » de leur propre histoire8.

      A ces hommes et à ces femmes, on supposait par conséquent la mémoire « pleine », un peu comme s’ils avaient eu le cœur plein, et à la richesse du souvenir on alliait nécessairement sa cohérence : le thème de la communauté était là sous-jacent.

      C’est assurément dans son ensemble que notre « tradition sociologique », à la suite d’Émile Durkheim, tend à assimiler le groupe ou la société à la « communauté »9. A privilégier, cependant, l’étude de groupes minoritaires ou dominés et de situations « à la marge » (exil, émigration…) qui pouvaient accentuer un réflexe communautaire, nous avons sans doute eu tendance à généraliser ce qui était en réalité une modalité particulière de la mémoire. Le principe d’une mémoire essentiellement affective, propre à souder le groupe dans son intégrité, à le défendre et à le légitimer face au monde extérieur, cette conception s’explique pour une large part comme un héritage méthodologique.

      En France, ce courant de la recherche connaissait une certaine originalité, en raison de l’abondance des études consacrées à la mémoire locale, mémoire du village ou de la région10. Là encore, c’est par référence à une historiographie dominante, celle de la tradition républicaine et des manuels scolaires, que l’on entendait mettre au jour, pour la fixer, la mémoire des communautés locales. Or les deux termes (« mémoire », « communauté ») étaient si fortement identifiés l’un à l’autre que nous prédisions, dans une perspective un peu catastrophiste, que la fin des communautés, fondues dans la nation, serait la fin de la mémoire : le spectre de l’oubli se profilait.

      En tous points, cette démarche et ces travaux rejoignaient les développements d’une certaine anthropologie de la tradition orale, tout particulièrement africaniste. L’ouvrage célèbre de J. Vansina sur la tradition orale, notamment, inspirait bon nombre de recherches d’histoire orale et à l’inverse l’idée qui est exprimée par J. Goody, par exemple, d’un ajustement « homéostatique » de la tradition aux réalités du présent, cette idée devait beaucoup aux hypothèses de Maurice Halbwachs11.

      L’anthropologie africaine de la tradition orale se développait en réalité dans le même sentiment d’une urgence à fixer la tradition, mais surtout elle procédait du même raisonnement projectif, car il fallait démontrer, tout particulièrement dans le contexte de la décolonisation, que les « peuples sans écriture » (ou assimilés) n’étaient pas des « peuples sans histoire ». Raisonnant en quelque sorte à l’envers, on supposait que le savoir historique qui n’avait pu prendre corps dans l’écrit s’était nécessairement « reporté » sur la tradition orale. Celle-ci était donc tout à la fois assimilée à une mémoire collective et à une « historiographie »12. Dans tous les cas, si l’on discutait des modes et des conditions de la transmission, des virtualités respectives de l’oral et de l’écrit, le principe de la transmission n’était pour sa part jamais remis en cause.

      Pourtant, à mesure qu’ils se multipliaient, les travaux d’histoire orale découvraient bien souvent la structure essentiellement lacunaire de la mémoire. Une réflexion sur l’oubli passait alors au premier plan de la recherche, dans le même temps que la notion endossait un sens nouveau et une résonance nouvelle.

      L’oubli dont on prenait alors conscience n’était plus le simple processus de sélection du souvenir que l’on avait généralement étudié comme une « stratégie », dans une perspective de « légitimation ». Il était des oublis qui, loin de servir les intérêts du groupe, menaçaient au contraire son intégrité. Loin d’être toujours cohérente et continue, la mémoire collective se révélait souvent éclatée et dispersée. Enfin, les communautés elles-mêmes semblaient quelquefois se dissoudre dans cette approche comme en témoignait, par exemple, la récurrence des situations dans lesquelles des émigrés « oubliaient » de rapporter leur histoire à un destin collectif, l’expliquant par les seuls aléas d’une histoire familiale ou personnelle13.

      De manière générale, la scansion des faits, dans ces mémoires collectives, n’avait que peu à voir, le plus souvent, avec la trame événementielle qu’y projetait l’historien. Un certain positivisme des faits est au fondement de toute historiographie de la mémoire, et l’attente des historiens portait principalement sur le souvenir d’événements « marquants », c’est-à-dire de ruptures : une mémoire de la grève, une mémoire de la guerre… Mais la ténuité des faits que retiennent quelquefois les mémoires collectives ou l’absence d’un intérêt marqué pour certains des événements majeurs de l’histoire nationale, par exemple, devaient être autant de preuves d’un décalage entre l’événement des historiens et l’événement des sociétés.

      Sans doute pouvait-on atténuer ce constat : avec d’autres mots et avec d’autres faits, elles auraient exprimé, à leur manière, une même réalité. Mais cette distorsion n’en soulevait pas moins la question de la « perte » de l’événement, c’est-à-dire de « l’oubli »14.

      Dans un premier temps, l’absence d’une mémoire élaborée, organisée ou simplement véhémente devait être interprétée comme le signe même que l’on avait affaire à des groupes dominés, précarisés ou marginalisés ; leurs silences étaient la preuve d’une dépendance et d’une dépossession. De manière plus générale, c’est une conception traumatique de l’oubli qui prévalait : rupture entre les générations du fait de l’exode rural ou de l’émigration, choc de la colonisation, traumatisme de la guerre…, l’oubli était généralement décrit comme l’effet d’une violence.

      Cette définition presque pathologique explique d’ailleurs qu’à ce stade de la recherche les métaphores psychanalytiques soient devenues d’un usage plus fréquent, quoique encore timide15. « Refoulement », « latence », « amnésie », « souvenir-écran » ou « travail du deuil », ces notions, couramment transposées désormais à la mémoire collective, ne pouvaient que confirmer notre perception du groupe comme « sujet ».

      Dans le même temps, cependant, à mettre ainsi l’accent sur des situations de crise et de rupture, de contradiction et de conflit on portait au premier plan la question de la cohésion du groupe et de la reproduction de sa mémoire16.

      Une approche plus « politique » de l’oubli s’imposait alors, que devait renforcer la mobilisation des historiens contre les thèses révisionnistes17 . Une troisième étape de la recherche met ainsi en lumière les processus de manipulation du silence et de la mémoire. Nous étudions désormais des « usages » ou des « politiques » de l’oubli : dénonçant l’occultation et le mensonge, nous découvrons aussi qu’à l’inverse l’oubli peut être endogène et actif. Nous concevons mieux, notamment, qu’il est des bénéfices secondaires à l’oubli comme il en est au deuil, et que l’oubli peut être « assumé » par une communauté, c’est-à-dire officialisé. Les travaux de N. Loraux, par exemple, démontrent ce rôle fondateur de l’oubli : une communauté peut aussi se définir autour d’un oubli partagé18.

      Nous avons donc renoncé — à peu près — à une vision spontanéiste et presque organiciste de la mémoire, et pourtant notre approche demeure centrée sur la problématique d’une mémoire communautaire : mémoire du conflit ou quête du consensus, c’est du point de vue de l’intégrité d’un corps que nous envisageons l’oubli.

      Or l’oubli n’est réel que si le corps est réel. Tout groupe n’est pas communautaire, et une communauté qui ne se concevrait pas comme telle n’aurait pas à se souvenir : que serait alors son « oubli » sinon l'absence d’une histoire que, rétrospectivement, la question de l’historien fait apparaître comme un possible ?

      La mémoire de la communauté, dans la société que j’étudiais, était-elle ainsi oubliée, ou simplement inexistante ? La question était redoutable, car l’absence d’une élaboration de l’histoire collective semblait confirmer d’emblée un irréductible lieu commun de l’historiographie du Maghreb, celui du fractionnement des sociétés nord-africaines, de leur inaptitude au consensus et à la concorde.

    

    
      Le Maghreb morcelé

      « L’Afrique divise. » Cette formule célèbre, que les historiens arabes attribuent au calife Omar, joue de l’assonance de la racine f.r.q., qui exprime la division ou la dispersion, avec l’ancien nom du Maghreb oriental, « Ifriqiya ». Sa postérité suffit à exprimer l’importance du thème de la dissémination ou du morcellement politiques dans l’ensemble de l’historiographie maghrébine19.

      L’Afrique du Nord n’est certes pas la seule région du monde arabe qui ait évoqué l’image d’une mosaïque, mais elle connaît un fractionnement dont le motif, par différence avec le Machrek, n’est pas ethnique ou religieux. En regard de la diversité qui définit l'Orient arabe, la dissimilation des Arabes et des Berbères, ou des musulmans et des juifs, y est infiniment ténue, en effet. Plus homogène, le Maghreb n’en serait que d’autant mieux voué à la fragmentation et à la division politiques.

      De manière plus générale, l’historiographie du Maghreb a constamment été encline à privilégier le champ du politique, ne fût-ce que parce qu’elle se fondait sur l’héritage du târîkh, de l’histoire classique, consacrée pour l’essentiel à l’étude des États, des dynasties régnantes, et de leurs démêlés avec le pays20. Mais par-delà le târîkh, l’histoire ou l’anthropologie de l’Afrique du Nord sont entées sur des textes qui ont été produits au cours de la période coloniale et qui, pour la plupart, peuvent se définir comme politiques.

      Se détachant des travaux ethnographiques les plus pragmatiques (monographies de tribus, recueil de codes et coutumes…), les études à valeur théorique, celles qui influencent de la manière la plus manifeste les recherches actuelles, se réduisent ou peu s’en faut à trois noms, sinon à trois ouvrages : La Formation des cités, d’E. Masqueray (1886) ; Les Berbères et le Makhzen, de R. Montagne (1930) ; Les Structures sociales du Haut-Atlas, de J. Berque (1955). Non seulement ces textes s’inscrivent tous trois dans une problématique politique, mais ils réaffirment tous l’enjeu qui s’attache à la question du fractionnement politique au Maghreb.

      Il n’est pas besoin de rappeler à quelles interprétations le courant dominant de l’histoire coloniale soumettait ce thème, sinon pour souligner que l’histoire du Maghreb n’a jamais été abordée, en définitive, autrement que dans la référence implicite à d’autres histoires : la plus puissante de toutes ces références est évidemment l’« État-nation », tel qu’il se définit du moins dans le monde occidental et tout particulièrement en France21.

      L’histoire de la France, nation « stato-centrée » selon l’expression de P. Nora, se lirait en priorité sous le signe du rassemblement et de l’unité22. La construction monarchique, républicaine ou étatique, l’édification nationale, ces processus, en regard de ceux qu’aurait connus le Maghreb, esquissent une histoire convergente et fusionnelle. L’Afrique du Nord n’évoquerait, pour sa part, que des modèles politiques centrifuges.

      Non qu’elle ait ignoré l’État. Mais lorsqu’elle suscite de grands empires, ils sont éphémères, ou bien ils demeurent étrangers au pays, comme surimposés à lui. Les souverains maghrébins, jusqu’au seuil de la colonisation, auraient ainsi échoué à garantir l’allégeance, et l’allégeance durable, de tous leurs sujets. L’histoire de l’État ne débouchait donc pas sur le même processus fusionnel ; l’émergence de la nation procédait d’une autre histoire.

      Une problématique de la mémoire collective revêtait un tout autre sens dans ces régions que dans un pays tel que la France, où s’est précisément élaborée cette notion. L’histoire de l'État et de la nation y constitue en effet le cadre de référence de toute mémoire collective. De manière explicite ou non, c’est par rapport à une histoire collective unifiante, « englobante », et le plus souvent officielle — celle des manuels scolaires ou du discours politique — que se définit en France telle ou telle mémoire sociale, soit qu’elle invoque cette histoire de l'État, soit qu’elle la récuse.

      Rien de tel au Maghreb, où ne s’est pas imposée une semblable « histoire de référence ». L’État y est certes ancien, mais il s’est effectivement établi sur d’autres fondements et n’a pas abouti à disperser la mémoire d’un morcellement politique du royaume. Quant à la nation — si l’on entend ce terme dans une acception moderne qui est aujourd’hui encore, au Maghreb, nationaliste —, elle est trop récente pour pouvoir constituer la trame universelle d’une vision du passé.

      L’absence de ce modèle politique fusionnel était d’autant plus manifeste qu’elle semblait conforter la pertinence d’autres références, là encore importées : l’Afrique et le champ des études africanistes constituaient un autre pôle, un pôle inverse, de l’historiographie du Maghreb. Les sociétés de l’Afrique du Nord paraissaient assimilables à ces « sociétés sans État » dont l’Afrique subsaharienne offrait tant d’exemples tout comme leurs mémoires collectives s’apparentaient à celles des « peuples sans histoire »23.

      Les textes d’anthropologie africaine qui, directement ou indirectement, ont infléchi le cours des études maghrébines contribuaient tous à renforcer la problématique d’une historiographie centrée sur l’enjeu du morcellement et de la division. Les premières transpositions des thèses segmentaristes au cas du Maghreb, réalisées au Maroc par E. Gellner, apportaient même une sorte de consécration à la thématique du fractionnement politique ; la théorie d’une dialectique de la « fission » et de la « fusion » semblait clore le débat24.

      Bien avant ces hypothèses, l’historiographie « nationaliste », au sens large, de l’Afrique du Nord avait elle-même tenté de résoudre cet enjeu, démontrant que le morcellement n’était en réalité que le contrepoint d’une réelle unité, d’une profonde homogénéité dans l’ensemble du Maghreb du fait social et politique. La diversité s’expliquait ainsi comme le simple chatoiement de motifs semblables et différents à la fois ; elle n’excluait pas le sentiment de la cohésion.

      A vrai dire, cette démonstration n’était pas exempte d’un certain embarras théorique, tant il était impérieux, tout particulièrement pendant les années de lutte pour l’indépendance, de ne pas infirmer le schème de l’« édification » — au double sens du terme — étatique et nationale. D’où la récurrence d’une pensée privilégiant la métaphore.

      Après la métaphore de l’échiquier, due à R. Montagne, se sont imposées d’autres images qui furent autant de variations sur le thème de la mosaïque. Le thème du tapis, qui est presque un leitmotiv des travaux de J. Berque, signifie ainsi que les sociétés du Maghreb ne diffèrent entre elles qu’à la manière des dessins d’une même tapisserie, assemblés sur la même chaîne, composés des mêmes couleurs25.

      La même image est présente sous la plume de P. Bourdieu, par exemple, qui invoque également le principe du kaléidoscope : que l’on modifie la perspective, il apparaît un autre tableau mais qui serait composé des mêmes motifs26 . Très voisine est la métaphore du collier de perles, suggérée par G. Tillion : « De temps en temps un fil casse, les perles roulent d’un rivage à l’autre, se mêlent entre elles. Puis le fil d’un nouvel État réunit le tout dans un ordre différent… Ce sont toujours les mêmes perles, mais ce n’est plus le même collier27 . » Ces images qui sont presque cristallographiques ne sont pas loin d’invoquer la virtualité d’une cessation du mouvement, sinon la nostalgie de l’unité. Le sentiment d’un choc traumatique explique ainsi que J. Berque ait pu recourir, par exemple, à l’image insolite, d’« une glace d’auto brisée28 ».

      En réalité, ce recours à la métaphore trahit bien souvent notre impuissance à définir des formes de la cohésion sociale et politique qui soient propres au Maghreb. Lorsqu’on invoque, en effet, l’existence d’entités morphologiques de base, il manque un « niveau » de l’unité, il reste à définir la nature d’une cohésion supra-lignagère ou supra-tribale. En d’autres termes, nous ne savons guère définir de formes intermédiaires entre le modèle du groupe agnatique et celui de la nation.

      Cette problématique n’a sans doute pas totalement désavoué un schème évolutionniste qui partant du lignage déboucherait sur la nation en passant par un certain nombre de « paliers » (la tribu, la confédération ou la cité, la région…) correspondant à autant d’échelles de l’histoire et de la mémoire collectives. Mais par-delà cette perspective téléologique, les formes politiques « intermédiaires » entre le lignage et la nation se caractérisent de fait, dans l’historiographie du Maghreb, par une certaine confusion.

      On invoquera ainsi une sociologie vernaculaire de la tribu et du lignage qui interprète des faits sociaux de diverses natures et à diverses échelles selon la même logique de la parenté et de l’alliance. Les « institutions » d’une confédération tribale, par exemple, au même titre que celles d’un État, seraient expliquées par de simples mécanismes lignagers, et rabattues sur un modèle interprétatif familial, voire domestique.

      Le plus souvent, cependant, on fait appel, à l’inverse, à des modèles étrangers. C’est ainsi que Lucette Valensi a pu mettre en lumière le désintérêt de l’école sociologique française pour le Maghreb, et l’absence corrélative de tout modèle politique spécifique au Maghreb sinon au monde arabe29 . La théorie des leffs ou des soffs, qu’a développée Robert Montagne, fait exception à cette règle, mais elle a elle-même bénéficié d’une réinterprétation au sein des thèses segmentaristes30 . Il n’est pas jusqu’au modèle de la tribu qui ne puisse être rattaché à des références étrangères, notamment bibliques31 . Mais de tous les modèles transposés, il en est deux qui sont plus particulièrement invoqués que les autres32.

      Le premier est celui de la « commune », de la commune en lutte pour défendre ses « libertés ». Ce modèle, à vrai dire, n’est le plus souvent mentionné que pour son absence. I. Lapidus, dans un ouvrage fondateur, montre ainsi que, traditionnellement, l’historiographie occidentale n’a étudié les villes musulmanes qu’en contrepoint de cette référence idéale que constituait la commune ; l’absence d’un mouvement communal a longtemps été perçue comme la preuve d’une incapacité politique majeure des villes de l’islam, vouées à se soumettre au pouvoir central33.

      Au Maghreb toutefois, où les villes sont loin d’avoir subi, pour la plupart, l’emprise absolue de l’État central, la commune fait moins fortement figure de contre-modèle que dans les régions orientales du monde musulman, et le thème en est souvent sous-jacent dans les études. Il inspire tout naturellement l’histoire urbaine, mais il est également agissant dans le cadre d’une histoire tribale : collèges de cheikhs, assemblées municipales, conseils de notables… autant de similitudes institutionnelles imposaient la comparaison.

      Le modèle le plus prégnant, cependant, pourrait être non pas celui de la commune, mais celui de la « cité », au sens de la cité antique grecque ou romaine, mais également au sens de la « communauté politique ». Peu d’auteurs ont certes développé cette comparaison de manière systématique. Le cas d’Émile Masqueray, qui appliquait aux cités berbères de l’Algérie un modèle de la « formation des cités » inspiré de Fustel de Coulanges, est demeuré exceptionnel34. Le thème de la cité n’en a pas moins parcouru l’ensemble de l’historiographie du Maghreb, tantôt de manière explicite, tantôt en filigrane.

      Dans les écrits de R. Montagne, par exemple, il est présent selon deux modalités, à travers le motif des « démocraties berbères », d’une part et, d’autre part, à travers celui de « l’émergence de la tyrannie ». Mais il peut être également décelé dans la longue lignée des travaux sur le droit coutumier : la fixation d’innombrables recueils de codes et de coutumes, souvent collationnés de manière arbitraire, peut s’interpréter, tout au long de la période coloniale, comme une quête des « lois de la cité ».

      La discrétion de ce modèle soulève cependant autant de questions que sa permanence et il pourrait bien constituer une « piste » heuristique de la recherche maghrébine. F. Colonna et E. Gellner ont sans doute ouvert la voie par une lecture convergente de Masqueray, une convergence, du moins, sur l’idée de son « refus de la religion » dans lequel E. Gellner voit un refus de l’islam et de l’arabité35 . L’absence de toute allusion explicite à Fustel de Coulanges dans les écrits de Masqueray s’en trouverait expliquée, car Masqueray fonde son hypothèse de la fusion politique et du synœcisme sur le simple désir qu’auraient les hommes de vivre ensemble et de s’unir : il nie la fonction de ciment social et politique qui serait celle de l’islam si l’on appliquait au Maghreb les conclusions de La Cité antique36.

      Il peut être fécond d’élargir cette analyse à l’ensemble du problème de la cité. La continuité de cette référence reposait sans doute, en effet, sur sa double virtualité historique et théorique. Que l’on y ait vu un « stade » de l’histoire du Maghreb — celui de la « romanité » — ou plus simplement un modèle politique transposable, le thème de la cité permettait de saisir un état des sociétés maghrébines que n’auraient expliqué ni l’islam, ni l’arabité, ni l’État : il justifiait la vision « segmentaire » de communautés archaïques autonomes37.

      Mais cette comparaison ne devait pas être développée dans toutes ses conséquences et ses prolongements tant il était clair, dans le même temps, que l’histoire ne pouvait pas, ne devait pas se déployer tout à fait selon les mêmes processus au nord et au sud de la Méditerranée. A systématiser ce parallèle, comme l’avait fait Masqueray, n’aurait-on pas conféré aux populations de l’Afrique du Nord la grandeur historique des Grecs et des Romains ? C’est donc de manière subtile que la « cité » imprègne notre perception du Maghreb, tant comme une mythique référence historique que comme un modèle de la communauté politique. A l’échelle d’une région, échelle restreinte, mon propre projet s’inscrivait inconsciemment dans cet héritage théorique. Cherchant à définir, à travers sa mémoire, les formes de la cohésion d’une société, je partais en fait en quête de la cité.

    

    
      L’historiographie politique d’une région politique

      Une échelle régionale suggérait d’emblée une problématique politique, incluse dans la notion même de région, mais celle-ci s’imposait spécialement dans le cas du Jérid, traditionnellement décrit dans l’historiographie classique aussi bien que moderne comme le type d’une région « politique ». Le nom de Bilad al Jarid ou « pays des palmes » est d’ailleurs utilisé parfois dans les sources classiques comme un terme générique désignant l’ensemble des régions un peu sauvages qui bordent le désert.

      Distant des centres historiques du pouvoir politique — Kairouan, Mahdia ou Tunis —, le Jérid connaissait une histoire qui l’apparentait à bien des égards au Souf, au Mzab, à l’Aurès algériens ou bien encore au Jebel Nefousa, en Tripolitaine, pour s’en tenir à des exemples proches. De par sa situation géographique sur les marches de la régence de Tunis, de par sa spécificité historique, la région semblait donc autoriser la réflexion sur un modèle généralisable à de nombreuses régions maghrébines qui furent périphériques sans être toujours marginales, particularistes ou autonomistes sans être nécessairement dissidentes.

      Dans le cas précis du Jérid tunisien, la tradition historiographique d’une « province » à la limite de l’État, se définissant tout à la fois en dedans et en dehors de celui-ci, était particulièrement établie. Ancienne région de frontière, ancienne terre du limes, on la cite, plus que tout, pour son particularisme religieux longtemps marqué.

      De même que le donatisme a parfois suscité une interprétation politique, celle d’une « résistance » à la romanisation, l’adoption du kharéjisme ou du chiisme au Maghreb est fréquemment apparue comme une réaction « ethnique » et politique des nouveaux convertis. Ayant réservé à l’ibadisme et même au chiisme un accueil précoce, le Jérid a longtemps fait figure de bastion schismatique ou hérétique, au même titre d’ailleurs que les régions voisines déjà mentionnées. Ainsi, la sunnisation totale de la région ne serait pas antérieure au XIIIe siècle, son arabisation complète étant plus tardive encore38.

      Or s’il est impossible de réduire cette spécificité religieuse à sa seule dimension politique, il faut constater que la pleine intégration de la région à l’Islam sunnite n’a pas abouti à sa domestication politique. Dès les débuts de l’époque hafside, dès le XIVe siècle au moins, le Jérid constitue en effet l’étape ultime des mehallas sultaniennes, puis beylicales, qui parcourent régulièrement le pays39 . Ces expéditions, tournées fiscales et militaires, sont également des occasions de négociation rituelle et de mise en scène de la puissance respective du souverain et des villes ou tribus sujettes, et à ce titre elles traduisent toute l’ambiguïté et l’incertitude des rapports de souveraineté et d’allégeance qu’autorisent ces régions périphériques40.

      En effet, le Jérid n’a plus jamais constitué, passé l’époque hafside (XIIIe-XVIe siècle), de principautés autonomes ; il n’est plus jamais réellement entré en dissidence. Mais il n’en a pas moins perpétué une solide tradition de fronde à l’égard du Makhzen, s’efforçant de préserver une large autonomie politique malgré les manœuvres centralisatrices de l’administration beylicale. C’est ainsi qu’au milieu du XIXe siècle les réformes engagées par le beylicat moderniste ont provoqué le dernier sursaut de défense des libertés locales, des privilèges historiques de la région41.

      Telle était, pour l’essentiel, la teneur d’une vision « historienne » de l’histoire locale. Mais cette vision elle-même ne risquait-elle pas de procéder d’une « tradition », d’un topos historiographique ? La notion de « région historique », ou de « vocation historique », ne tenait-elle pas d’un essentialisme ? La réputation du Jérid était si fortement établie en Tunisie que je postulais non seulement la pertinence de cette tradition, mais également la pleine adéquation d’une telle histoire politique à la mémoire collective : l’histoire d’une lutte contre le pouvoir pour la défense d’une autonomie locale, cette histoire, par excellence, me semblait de celles que l’on ne pouvait oublier.

      Deux angles d’approche devaient se compléter. Il s’agissait, dans un premier temps, de définir la nature d’un discours historique collectif, soit la vision qu’une région dans son ensemble proposait de son histoire, et de son histoire dans l’État. J’escomptais ainsi une sorte de « légende des camisards », que j’aurais confrontée au discours historique officiel, au discours de la nation et de l'État42.

      Mais quelles étaient les conditions de la production et de la transmission d’une mémoire régionale ? Pouvait-elle être unanime ? Cette mémoire collective devait s’étudier également à une échelle micro-locale, à l’échelle de chacun des groupes sociaux et politiques qui constituaient la région. Chaque communauté oasienne, chaque fraction lignagère, et même chaque tribu du voisinage, avait sans doute élaboré sa propre version de cette histoire, réécrivant à sa façon l’histoire de tous et de son propre rapport aux groupes voisins.

      Bien qu’elles aient toujours partagé le même destin, les oasis différaient entre elles. Ainsi le pouvoir collégial s’exerçait-il de manière infiniment plus « démocratique » à Nefta qu’à Tozeur, par exemple43. De telles spécificités avaient sans doute favorisé l’émergence d’une « mémoire de la cité », d’autant plus que des inimitiés séculaires de ville à ville, ou, à l’inverse, des traditions d’alliance indéfectible animaient le tableau. Il était donc permis de supposer l’existence d’annales de la cité, de chroniques municipales.

      Chaque oasis à son tour était le lieu de débats politiques qui avaient vraisemblablement laissé leur trace dans la mémoire collective : compétition pour la prééminence au conseil de tel ou tel groupe, rivalité pour le caïdat… A ces disputes officielles s’ajoutaient des antagonismes qui n’étaient guère plus discrets, concurrence de familles « maraboutiques » ou rivalités confrériques. D’autres mémoires de groupes affleuraient probablement de manière encore moins officielle : sans doute pouvait-on constituer une série de couples antithétiques, opposant, à travers leurs récits, les métayers aux patrons, les Noirs aux « hommes libres » (ahrâr), les femmes aux hommes ou les jeunes aux aînés…

      Là encore, ce projet, comparatiste par essence, reposait sur une définition halbwachsienne du groupe, conçu comme une entité et une entité close sur elle-même. Dominant ou dominé, chaque groupe devait se définir par une mémoire qui n’appartenait qu’à lui. Ainsi formulée, cette problématique générale se réclamait de toutes les étapes qu’avait parcourues l’historiographie récente de la mémoire, de ces trois temps de la recherche que nous avons pu définir. La démarche que je m’étais fixée se réclamait même simultanément de toutes ces approches, puisqu’elle se fondait, d’une part, sur l’ambition de « révéler » la mémoire d’une société « dominée », puisque j’entendais, d’autre part, analyser le travail de la censure et de l’autocensure, l’ensemble des procédés de confiscation de la parole et de la mémoire qui étaient à l’œuvre dans cette société.

      Or il m’a fallu constater, à mesure que progressait l’enquête, l’impossibilité de mener à bien un tel programme : les postulats s’effritaient les uns après les autres car la simple notion d’histoire collective était remise en question par mes informateurs. L’histoire dont j’attendais le récit, loin qu’elle eût donné lieu à une tradition élaborée, prête à être recueillie, demandait d’abord à être définie. Le sentiment d’un destin collectif, d’une histoire partagée n’allait pas de soi.

      Avais-je inventé le Jérid ? Ce nom, au sens où l’exprimait Michel de Certeau, désignait peut-être « le postulat de l’analyse, non pas son contenu44 ». Mais ce n’était pas l’objet-région qui était en cause, car les Jéridis se définissaient bien comme tels et ils revendiquaient une identité collective. Une identité, non pas une histoire.

      Dans plusieurs de ses ouvrages, et notamment dans une communication portant sur la notion d’identité collective, Jacques Berque décrit le Jérid comme le type même d’une région à forte « personnalité » historique, personnalité qu’aurait encore exacerbée le « déclin » économique, politique ou culturel de la région : « Le rendement s’effondre, la communauté périclite, l’élite s’en va, l’histoire s’exfolie du réel45. » Demeure l’identité.

      Mais ce n’est pas cette identité du refuge ou de la compensation qu’invoquent les Jéridis. De manière plus large, c’est bien plutôt leur conception globale de l’histoire et du rapport au passé qui est en jeu : l’identité de telle tribu, de telle ville, ou de la région entière se serait moins définie par la remémoration d’une histoire commune que par la réminiscence d’une culture partagée, qui était au premier chef une culture matérielle.

      Les objets du passé les plus modestes et les plus prosaïques faisaient ainsi l’objet d’une mémorisation étonnamment précise. Aussi, qu’une étrangère se soit mise en quête des us et coutumes du pays, c’était là une entreprise des plus légitimes. Sur le sujet des « traditions » culturelles, ’âdât, taqâlîd, mes interlocuteurs étaient intarissables, les récits fusaient.

      L’identité collective du Jérid se résumait ainsi, tout particulièrement, par l’évocation de la tradition lettrée de la région, spécialisée dans la « production » de poètes, de juristes mais également de saints (les trois termes n’étant d’ailleurs pas exclusifs). On évoquait avec abondance, par ailleurs, certains particularismes linguistiques, vestimentaires ou culinaires, et plus que tout, on chantait la richesse d’une « civilisation du palmier » ; un exposé des techniques culturales ou architecturales, ou bien la description du métier à tisser étaient généralement les premiers sujets d’entretiens proposés par les informateurs.

      Ils ressuscitaient en cela l’éclectisme de l'adab, d’une « science de la culture », mais semblaient dédaigner le târîkh, c’est-à-dire l’histoire au sens classique. Plus précisément encore, la recherche du târîkh au sein de la tradition orale leur paraissait inappropriée voire infondée. A la limite, elle trahissait un malentendu.

      Celui-ci était double. Il portait tout d’abord sur la notion d’histoire collective : invariablement mes interlocuteurs se déclaraient en mesure de raconter leur propre histoire, celle de leur lignage, de leur fraction, éventuellement de leur tribu d’origine, mais ils affirmaient ignorer l’histoire collective, l’histoire de tous. On n’était pas loin d’y voir une histoire étrangère, tant l’on dissociait son propre destin de celui des groupes voisins.

      Et lorsqu’on évoquait malgré tout cette histoire commune, ce n’était que par « bribes », disait-on, par « fragments ». Jamais on ne produisait le récit d’une histoire unifiée et unifiante de l’oasis et de la région, absence qui s’expliquait par un second malentendu : n’était-il pas maladroit — on n’osait dire absurde — de rechercher la mémoire de l’histoire dans la tradition orale, alors que le târîkh, par définition, relevait d’une transmission écrite ? Et de fait, chacun des récits que l’on me donnait s’énonçait dans une instante référence à l’écrit.

    

    
      Une tradition orale par défaut

      A définir la tradition orale comme le lieu par excellence de la mémoire historique, j’avais sans doute été victime d’une « confusion majeure », dénoncée par M. Détienne, notamment, « entre tradition et passé historique, comme si de toujours la mémoire humaine faisait de l’histoire sans le savoir46 ».

      Certes, l’intérêt pour le passé ne se confondait pas avec un intérêt pour l’histoire, mais dans le cas de cette société, ce n’était pas le sens d’une historicité du passé qui était en cause ; ce que mes informateurs discutaient était la notion même de tradition orale, et de tradition orale « historique », comme si les deux termes avaient été, en réalité, incompatibles.

      Traditionnellement, l’Afrique du Nord est pourtant incluse dans l’aire des sociétés à forte tradition orale, sociétés dans lesquelles la transmission orale prévaudrait encore sur l’écrit. Sur ce point précis, la contamination de modèles africains est probable, car l’on tend à penser le couple oral-écrit comme si le second terme était toujours d’introduction récente, surimposé à une société qui, fondamentalement, perpétuerait un mode oral de la transmission47.

      Mais dans le cas d’une société telle que le Jérid, la coexistence de l’oral et de l’écrit est immémoriale — du moins est-elle pensée comme telle — si bien que doit être remise en question, dans ce contexte, la notion de « restricted literacy » qu’a définie J. Goody48.

      Le Sud tunisien connaît de fait la situation d’« alphabétisation restreinte » ou d’« usage limité de l’écriture » décrite par J. Goody. Bien que l’enseignement coranique, particulièrement développé dans la région, ait abouti à une massive imprégnation de l’écrit dans la vie quotidienne, l’usage intensif de l’écrit, hors la transmission coranique, était réservé à quelques dizaines de lettrés49. La politique de scolarisation en masse des années soixante a seule banalisé l’écriture ; encore ses effets ne sont-ils pas tout à fait perceptibles.

      Il n’en est pas moins difficile de définir comme « restreint » ou « limité » l’usage de l’écrit dans une société qui lui confère un caractère sacré, une prééminence absolue50. C’est ainsi que mes informateurs justifiaient la faiblesse de leur propre mémoire historique par l’existence de l’écrit, qui aurait anéanti jusqu’à l’idée d’une transmission orale : « Pourquoi aurions-nous appris ? Tout était écrit. » De la manière la plus légitime qui soit, la présence des écrits aurait dispensé de la mémorisation.

      Cette démission de la tradition orale n’était cependant pas le fait de l’islam, même si elle se fondait sur le caractère sacré de l’écriture, et de l’écriture arabe dans laquelle fut reproduit le Coran.

      Le târîkh musulman, à son origine, connaît en effet une absolue parité de ces deux modes de la transmission. Il se fonde sur des akhbâr, c’est-à-dire sur des témoignages oraux, des informations orales transmises par l'isnâd, la « chaîne des garants51 ». L’écrit, en soi, n’est affecté d’aucune valeur d’authenticité particulière.

      La puissance de vérité qui, dans le Sud tunisien, s’attache à l’écrit résulte bien d’une évolution historique qui nous conduit à réviser l’image d’une société dominée par la tradition orale. Et si le chercheur est aveuglé par « le chaleureux éclat du mot tradition », comme le suggère une remarque de M. Finley, ses informateurs se chargent de le mettre en garde contre leurs propres traditions qui seraient toujours « partielles », « imprécises », voire inauthentiques par rapport à un écrit, réel ou imaginaire, actualisant quant à lui l’empreinte absolue de la vérité du passé52.

      Quel est le sens que peut alors revêtir la notion de tradition orale dans ce contexte ? Nous distinguons le plus souvent, à la suite des travaux de Marcel Mauss par exemple, deux types de traditions. Le premier relèverait de l'habitus, de la transmission quasi inconsciente d’un savoir sur le passé. Tout autre serait la transmission délibérée, mise en forme, d’un savoir particulier qui serait « la » tradition, dont l’apprentissage est le fait de « spécialistes » et l’objet parfois d’un monopole53. Même si la tradition « inconsciente d’elle-même » est généralement reproduite par des médiateurs privilégiés (les anciens, les maîtres d’école…), il faudrait la dissocier d’une tradition organisée, dont le propre est d’être précisément détachée de la transmission vulgaire.

      En bien des cas, une telle distinction peut se révéler artificielle ou excessive car, d’une tradition à l’autre, il faut sans doute imaginer tout un spectre de situations intermédiaires. Ainsi le Jérid se caractérise-t-il par l’absence d’une tradition orale « officielle », qui soit prête à être recueillie par l’ethnologue de passage.

      La région, du même fait, ne connaît pas non plus de « spécialistes » de la tradition orale, en matière historique du moins : rien qui soit comparable au statut des bardes kabyles ou des griots africains54. S’il existe des poètes et des conteurs, ils ne sont aucunement investis de la mission de dire l’histoire, et moins encore l’histoire de tous. Les poèmes, les contes ou les chansons du temps passé n’entraient donc pas dans ce que les informateurs définissaient comme « l’histoire », le târîkh local.

      De même, lorsque l’on désignait les anciens comme les informateurs que je devais privilégier — quoique à moindre degré que les érudits — on invoquait leur qualité de « témoins » d’une époque révolue, mais jamais une hypothétique fonction de « gardiens de la tradition ».

      En réalité, cette référence universelle à l’écrit recouvrait une profusion de traditions orales, mais ces tawârîkh étaient précisément dépréciés par leur forme plurielle en regard de la noblesse du târîkh. Plutôt qu'une tradition, plutôt que le récit homogène de leur histoire ou de l’histoire de chaque oasis, mes informateurs me proposaient un certain nombre de récits portant sur des motifs historiques disparates. Généralement isolés, ces motifs étaient parfois raccordés l’un avec l’autre, chaque narrateur se livrant alors à un libre travail de réappropriation et d’« interprétation ». Une telle liberté dans la composition de motifs eux-mêmes fluctuants interdisait sans doute d’en arrêter la liste, mais elle autorisait la définition d’une configuration de la narration historique dans cette société.

      Pourquoi, au bout du compte, un tel foisonnement des récits, en contradiction avec le discours de l’incompétence et de l’oubli ? L’enquête, comme toute enquête, était un artefact : je sollicitais, au sein de l’ensemble de la tradition orale, la séparation, c’est-à-dire l’objectivation des traditions à sujet historique. Or ce travail de sélection, s’il était artificiel, n’était pas arbitraire : le tri des « histoires » qui pouvaient et qui devaient entrer dans l’histoire, dans le târîkh, était le fait des informateurs eux-mêmes, qui justifiaient ma présence par l’occasion d’une écriture de leur histoire.

      « Certaines histoires (hikayât) mériteraient d’être dans le târîkh. » « Il y a des choses qui ne sont pas écrites mais qui mériteraient de l’être. » Qu’il soit ou non explicité — par mes informateurs comme par moi-même —, l’enjeu de l’enquête était là : elle se justifiait par l’écriture d’une tradition privée qui accédait de ce fait au plein statut du târîkh, c’est-à-dire de la vérité.

      L’enquête était donc conçue comme une collaboration dans laquelle je remplissais les fonctions de scribe ; le récit de mes informateurs s’énonçait comme la préécriture d’une histoire. Ainsi empruntaient-ils, autant que possible, des tournures savantes de la langue arabe, de la langue littérale, qui pouvaient, de la part des érudits, déboucher sur une dictée pure et simple. Je fournissais en retour le travail de l’écriture et même le spectacle de l’écriture de leur propre parole, puisque les entretiens se déroulaient sans magnétophone.

      J’ai accompli deux cent cinquante enquêtes environ. Le chiffre est trompeur car j’entends par « enquêtes » des entretiens qui duraient des journées entières aussi bien que des discussions d’autocar au cours desquelles on me racontait telle anecdote du passé susceptible de m’intéresser. Le chiffre est trompeur, surtout, parce que le nombre des hommes et des femmes que j’ai rencontrés est incalculable.

      Il est exceptionnel, en effet, qu’un entretien se soit déroulé en tête à tête, ne fût-ce que pour des raisons de bienséance lorsque l’interviewé était un homme. Dans la plupart des cas, une demi-douzaine ou une dizaine de personnes — et parfois davantage — étaient rassemblées pour l’occasion. Des membres de la famille et des voisins étaient généralement présents et fréquemment l’informateur avec lequel j’avais prévu de m’entretenir réunissait encore d’autres interlocuteurs, soit pour l’assister de leur propre témoignage, soit pour solenniser simplement sa propre parole. Les informateurs « privilégiés » — érudits, personnages officiels, c’est-à-dire cheikh de quartier, cheikh de confrérie ou de zaouia… —, ces informateurs fournissaient donc en réalité des « filières-prétextes », tant pour l’enquêteur que pour ses informateurs.

      Sur deux cent cinquante enquêtes, une cinquantaine seulement ont été effectivement conduites auprès de ces interlocuteurs « officiels », c’est-à-dire désignés comme plus compétents que la masse de leurs concitoyens. Je n’ai jamais eu à forcer la parole des autres informateurs. Certains récits résultent simplement d’une promenade dans l’oasis au cours de laquelle quelqu’un me disait : « Viens chez nous. Mon père ou mon beau-frère sait beaucoup de choses sur le passé. » Ou bien : « Nous allons te conduire auprès de tel ou tel lettré. » Je n’ai donc jamais eu à attendre que ma présence soit acceptée et que ma démarche soit perçue comme positive.

      Mes séjours duraient généralement de quinze jours à un mois en un même lieu55. Les deux tiers des enquêtes, environ, se sont déroulées au Jérid proprement dit. Les autres ont eu lieu à Tunis ainsi qu’à Metlaoui, Redeyef ou Moularès, villes minières de la région de Gafsa, et de manière plus épisodique en banlieue parisienne auprès de Jéridis émigrés. Constamment je me suis déplacée à l’intérieur du Jérid, d’une oasis ou d’un village à l’autre, mais également de Tunis à Tozeur ou de Tozeur à Metlaoui ; mes informateurs ne cessaient de m’adresser à des parents ou à des proches qui vivaient ailleurs, dans une autre ville ; chaque fois que je retournais sur les lieux d’une enquête on m’informait que tel personnage ou telle famille avait attendu ma visite. C’était inespéré.



OEBPS/Images/oubli_cite_cover.png
L'oubli de la cité






OEBPS/Images/la_decouverte_logo.jpg
La Découverte





