
[image: couverture]


DU MÊME AUTEUR
 
Alain Badiou
A) PHILOSOPHIE
Le Concept de modèle
Maspero, 1969
 
Théorie du sujet
Seuil, 1982
 
Peut-on penser la politique ?
Seuil, 1985
 
L’être et l’événement
Seuil, 1988
 
Manifeste pour la philosophie
Seuil, 1989
 
Le Nombre et les nombres
Seuil, 1990
 
Conditions
Seuil, 1992
 
L’Éthique
Hatier, 1993
rééd., Nous, 2003
 
Court traité d’ontologie transitoire
Seuil, 1998
 
Petit manuel d’inesthétique
Seuil, 1998
 
Abrégé de métapolitique
Seuil, 1998
 
Le Siècle
Seuil, 2005
 
Logiques des mondes, L’être et l’événement 2
Seuil, 2006
 
Second manifeste pour la philosophie
Fayard, 2009
 
Le Fini et l’infini
Bayard, 2010
 
La Relation énigmatique entre philosophie et politique
Germina, 2011
 
La République de Platon
Fayard, 2012
B) LITTÉRATURE ET THÉÂTRE
Almagestes
Prose
Seuil, 1964
 
Portulans
Roman
Seuil, 1967
 
L’Écharpe rouge
Romanopéra
Maspero, 1979
 
Ahmed le subtil
Farce
Actes-Sud, 1994
 
Ahmed philosophe
suivi de Ahmed se fâche
Théâtre
Actes-Sud, 1995
 
Les Citrouilles
Comédie
Actes-Sud, 1996
 
Calme bloc ici-bas
Roman
P.O.L., 1997
 
La Tétralogie d’Ahmed
Théâtre
Actes-Sud, 2010
C) ESSAIS CRITIQUES
Sur la philosophie
 
Deleuze
« La clameur de l’être »
Hachette, 1997
 
Saint Paul
La fondation de l’universalisme
PUF, 1997
 
L’antiphilosophie de Wittgenstein
Nous, 2010
 
Petit panthéon portatif
La Fabrique, 2008
 
Heidegger, le nazisme, les femmes, la philosophie
en collaboration avec Barbara Cassin
Fayard, 2010
 
Il n’y a pas de rapport sexuel
en collaboration avec Barbara Cassin
Fayard, 2010
 
 
Sur l’art
 
Rhapsodie pour le théâtre
Imprimerie Nationale, 1990
 
Beckett, l’increvable désir
Hachette, 1995
 
Cinq leçons sur le « cas » Wagner
Nous, 2010
 
Cinéma
Nova, 2010
 
 
Sur la politique
 
Théorie de la contradiction
Maspero, 1975
 
De l’idéologie
en collaboration avec François Balmès
Maspero, 1976
 
Le noyau rationnel de la dialectique hegélienne
en collaboration avec Louis Mossot et Joël Bellassen
Maspero, 1977
 
D’un désastre obscur
L’Aube, 1991
 
Circonstances 1
Léo Scheer, 2003
 
Circonstances 2
Léo Scheer, 2004
 
Circonstances 3
Portées du mot « juif »
Nouvelles éd. Lignes, 2005
 
Circonstances 4
De quoi Sarkozy est-il le nom ?
Nouvelles éd. Lignes, 2007
 
Circonstances 5
L’hypothèse communiste
Nouvelles éd. Lignes, 2009
 
Circonstances 6
Le réveil de l’Histoire
Nouvelles éd. Lignes, 2011
 
L’antisémitisme partout
Aujourd’hui en France
en collaboration avec Éric Hazan
La Fabrique, 2011
 
Circonstances 7
Sarkozy : pire que prévu / Les autres, prévoir le pire
Nouvelles éd. Lignes, (à paraître)
D) ENTRETIENS
Éloge de l’amour
(avec Nicolas Truong)
Flammarion, 2009
 
La Philosophie et l’événement
(avec Fabien Tarby)
Germina, 2010
 
L’Explication
Conversation avec Aude Lancelin
(avec Alain Finkielkraut)
Nouvelles éd. Lignes, 2010
 
Entretiens 1
(1981-1999)
Nous, 2011


DU MÊME AUTEUR
Élisabeth Roudinesco
Un discours au réel
Mame, 1973
 
L’Inconscient et ses lettres
Mame, 1975
 
Pour une politique de la psychanalyse
Maspero, 1977
 
La Psychanalyse mère et chienne
avec Henri Deluy
UGE, « 10/18 », 1979
 
Histoire de la psychanalyse en France
vol. 1 (1982, 1986)
Fayard, 1994 ;
vol. 2 (1986)
Fayard, 1994 ; rééd. revue et corrigée,
Hachette, « La Pochothèque », 2009
 
Théroigne de Méricourt.
Une femme mélancolique sous la Révolution
Seuil, 1989
rééd. avec une préface d’Élisabeth Badinter,
Albin Michel, « Bibliothèque de l’évolution de l’humanité », 2010
 
Penser la folie. Essais sur Michel Foucault
avec Georges Canguilhem, Jacques Postel,
François Bing, Arlette Farge, Claude Quétel,
Agostino Pirelli, René Major, Jacques Derrida
Galilée, 1992
 
Jacques Lacan
Esquisse d’une vie, histoire d’un système de pensée
Fayard, 1993
rééd. revue et corrigée
Hachette, « La Pochothèque », 2009
 
Généalogies
Fayard, 1994
 
Dictionnaire de la psychanalyse
(1997, 2000)
avec Michel Plon
Fayard, 2006
rééd. revue et corrigée
Hachette, « La Pochothèque », 2011
 
Pourquoi la psychanalyse ?
Fayard, 1999 
rééd., Flammarion, « Champs », 2001
 
Au-delà du conscient
rééd. avec Jean-Pierre Bourgeron et Pierre Morel
Hazan, 2000
 
L’Analyse, l’archive
Bibliothèque nationale de France
« Conférence del Duca », 2001
 
De quoi demain… Dialogue
avec Jacques Derrida, Fayard-Galilée
2001
rééd., Flammarion, « Champs », 2003
 
La Famille en désordre
Fayard, 2002 
rééd. avec une postface inédite
Le Livre de poche, « Biblio-essais », 2010
 
Le Patient, le Thérapeute et l’État
Fayard, 2004
 
Philosophes dans la tourmente
Fayard, 2005 
rééd. Seuil, « Points-essais », 2011
 
Pourquoi tant de haine ?
Navarin, 2005
 
La Part obscure de nous-mêmes.
Une histoire des pervers
Albin Michel, 2007
 
Retour sur la question juive
Albin Michel, 2009
 
Mais pourquoi tant de haine ?
Seuil, 2010
 
Lacan, envers et contre tout
Seuil, 2011




  
    ISBN 978-2-02-108007-0

    © ÉDITIONS DU SEUIL, MARS 2012

    www.seuil.com

    Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo

     
Cet ouvrage a été numérisé en partenariat avec le Centre National du Livre.

[image: images]

  



Avant-propos
Issu d’une histoire ancienne, dont les prémices remontent à presque quarante ans, ce livre est pourtant le fruit d’une conjoncture : la célébration, en septembre 2011, du trentième anniversaire de la mort de Lacan. Nous nous connaissons depuis longtemps et, si nous n’avons pas toujours partagé les mêmes orientations politiques, nous entretenons, de longue date, un dialogue fructueux, fondé sur la reconnaissance de nos différences et plus encore sur une amitié qui ne s’est jamais démentie. Nous avons en commun le goût des tragiques grecs, si chers à Freud, de la Révolution et de son histoire, de la poésie comme acte de résistance de la langue, du cinéma et de l’engagement politique.
En avril 2006, un an et demi après la mort de Jacques Derrida, notre ami commun, nous nous sommes retrouvés, avec Yves Duroux, à l’École normale supérieure pour un débat sur nos philosophes, parmi lesquels Althusser, Foucault, Sartre, Canguilhem, Deleuze. En mars 2010, à Rennes, au forum du journal Libération animé par Éric Aeschimann, nous nous sommes encore confrontés pour évoquer les « Lendemains qui chantent » : « La loi du bonheur, disions-nous en pensant à Saint-Just, ne peut résider dans le fait qu’on comparaisse devant le marché des objets disponibles. » Et encore : « Aujourd’hui, la catastrophe c’est l’hygiénisme et la norme : le contraire du bonheur. » Nous n’aimons ni le fanatisme religieux, ni le scientisme, ni l’argent fou, ni l’évaluation débridée, symptôme de l’abandon des idéaux de la raison. En bref, nous avons en commun la conviction que l’engagement politique doit aller de pair avec le travail, la rigueur et l’érudition.
Il était donc logique qu’un jour un dialogue nous réunisse, et ce fut autour de Lacan : trente ans après. Nous avons, depuis toujours, soutenu que Lacan, rénovateur de la pensée freudienne, avait été un maître, au sens socratique du terme, capable d’actualiser une politique du sujet, du désir et de l’inconscient. Et nous avons la conviction que la double approche proposée ici, historique et philosophique – si fugace soit-elle –, devrait permettre au lecteur de réinterroger la question cruciale des relations entre révolution politique et révolution subjective. Aussi bien avons-nous transformé cette conviction en un dialogue à deux voix, en deux temps et en deux moments : Jacques Lacan, passé présent.
La première partie, « Un maître, deux rencontres », développe une suite de réflexions personnelles sur la relation que chacun d’entre nous a entretenue avec Lacan, au cœur des années 1960-1970. La deuxième, « Penser le désordre », est une critique, à travers l’évocation des aspects les plus pertinents de l’avancée lacanienne, de tous les sectarismes contemporains – idéal communautaire, obscurantisme, passion de l’ignorance –, qui ont contribué, aussi bien dans le champ de la psychanalyse que dans celui de la politique, à un abaissement de la pensée.
Nous voulons croire, ici et maintenant, qu’au-delà de l’angoisse mortifère, sous laquelle s’obstine à se dire notre société en crise, une représentation de l’avenir rend possible une nouvelle espérance.Après tout, Freud avait élaboré une certaine conception tragique du sens intime, très éloignée du chacun-pour-soi qui caractérise notre époque. Pourquoi ne pas envisager que cette invention redevienne, au même titre que la révolution, une idée neuve dans le monde ?
A. B. et E. R.




 1
Un maître, deux rencontres
PHILOSOPHIE MAGAZINE : Pour commencer, pourriez-vous tous les deux vous situer par rapport à Lacan ? Dans quelles circonstances avez-vous découvert sa pensée ?
ÉLISABETH ROUDINESCO : L’aventure de la psychanalyse a commencé pour moi à la maison. Ma mère, Jenny Aubry, était médecin des hôpitaux et s’occupait des enfants abandonnés. Elle était également psychanalyste, et a notamment introduit en France les principes cliniques de John Bowlby et d’Anna Freud qu’elle avait rencontrés à Londres. Dès 1953, elle est devenue, non pas un disciple à proprement parler, mais un compagnon de route de Lacan, et elle était à ses côtés au moment de la fondation de la Société française de psychanalyse (SFP). Lacan venait donc fréquemment chez ma mère et mon beau-père (Pierre Aubry), juste après le divorce de mes parents. Jenny était très amie avec Sylvia Bataille que Lacan venait d’épouser.
À cette époque, j’allais à Guitrancourt, à la Prévôté, la maison de campagne de Lacan, mais j’étais loin de me douter que cet homme familier était un penseur d’une telle envergure. Plus tard, à l’adolescence, je ne fus pas du tout attirée par la psychanalyse. Je n’avais guère envie de m’occuper de cette affaire qui intéressait tant ma mère. Je rêvais plutôt d’écrire des romans ou de faire du cinéma. Alors j’ai fait des études de lettres, puis de linguistique, tout en me passionnant pour les Cahiers du cinéma, la Nouvelle Vague et le cinéma hollywoodien.
En 1966, je suis partie enseigner à Boumerdès, en Algérie. La même année paraissaient Les Mots et les Choses de Michel Foucault et les Écrits de Lacan. Quel moment exceptionnel ! La vague structuraliste, amorcée par Claude Lévi-Strauss et prolongée par Louis Althusser dans son Pour Marx de 1965, a été une véritable révélation pour moi. Alors que les cours de philosophie que j’avais reçus au lycée étaient désastreux, je découvrais enfin des philosophes et des penseurs qui écrivaient de façon remarquable : des penseurs de la langue. Je me suis plongée avec délice dans les Écrits de Lacan, avec d’autant plus de facilité que je connaissais bien la linguistique structurale (issue de Ferdinand de Saussure et développée par Roman Jakobson) dont Lacan se nourrissait. Scène étonnante : je me revois en train de dire à ma mère, de façon péremptoire, à quel point « son » Lacan me paraissait génial. Et elle de me répondre : « Depuis le temps que je te le dis ! » Nous avons alors commencé, toutes les deux, à avoir des échanges, parfois vifs, sur la théorie du signifiant que nous abordions de manière différente.
Après Mai 68, j’ai abandonné le projet d’écrire des romans, et je me suis orientée vers les sciences humaines et la philosophie, et j’ai achevé ma maîtrise de lettres sous la direction de Tzvetan Todorov à l’université de Paris-VIII-Vincennes (aujourd’hui Saint-Denis), où j’ai ensuite soutenu mon doctorat de troisième cycle. J’ai suivi le séminaire de Gilles Deleuze sur L’Anti-Œdipe, puis j’ai basculé vers l’histoire au contact de Michel de Certeau qui enseignait au département de psychanalyse fondé en 1969 par Serge Leclaire. En 1972, j’ai rencontré Louis Althusser. Quant à Lacan, j’ai commencé à assister à son séminaire en 1969 à la faculté de droit du Panthéon. Lorsque ma mère l’a informé de l’intérêt que je portais à son enseignement, il m’a immédiatement convoquée. Lors de notre entrevue, il s’est exclamé : « Mais qu’est-ce que c’est que cette histoire ? Pourquoi avez-vous mis tant de temps à venir me voir ? » Je lui ai parlé de ce que je faisais : je commençais à travailler sur l’œuvre de Georges Politzer au sein de la revue Action poétique, animée par Henri Deluy, et il a insisté pour que j’adhère à l’École freudienne de Paris (EFP) qu’il avait fondée en 1964, alors que je n’avais pas encore décidé d’entrer en analyse. J’ai accepté, rejoignant pour ainsi dire mon destin. Je suis restée membre de l’EFP jusqu’à sa dissolution en 1980 par Lacan lui-même, un an avant sa mort.


OEBPS/images/CNL.jpg
Ancewtna





OEBPS/cover/cover.jpg
ALAIN BADIOU
ELISABETH ROUDINESCO

JACQUES LACAN,
PASSE PRESENT

Dialogue

EDITIONS DU SEUIL
25, bd Romain-Rolland, Paris XIV¢









