Fublications universitaires suropeennes

Paulo Jesus

Poétique de I'ipse

Etwde sur le fe pense Kantien

Avec une préface par Frangms Many

Peter Lang




Fublications universitairas suropeennes

Paulo Jesus

Poétique de I'ipse

Etwde sur le fe pense Kantien

Avec une préface par Frangms Many

Peter Lang




Préface

L’ouvrage que 1’on va lire commence par une Introduction, qui peut
surprendre par sa longueur, mais qui est précieuse car c’est le titre géné-
ral: Poétique de [’ipse, qu’elle se propose d’expliciter. L intitulé de I’in-
troduction elle-méme: Poser la question de Soi-méme, en est d’ailleurs
une autre version avec une forme simplifiée pour le premier terme, une
traduction pour le second. Tres vite la référence principale dans 1’ceuvre
de Kant est indiquée: la Critique de la raison pure. Paulo Renato Cardo-
so ne se contente pas d’annoncer un contenu, les points d’un pro-
gramme a parcourir. C’est a faire lui-méme le parcours qu’il veut con-
duire le lecteur, lui faisant faire I’expérience du pas a pas du chemine-
ment vers 1’acte pur du penser, en I’intériorité radicale qui rejoint la
spontanéité kantienne. Sans cela, parler de poétique resterait un mot
creux, car elle ne peut se rencontrer que dans un usage, un exercice, ou
I’intériorité ne cesse de faire aller ensemble marche en avant et vérifi-
cation des racines.

Ces pages d’introduction ne sont pas sans retrouver une des voies de
la fondation de la phénoménologie. S’accordant avec la Critique de la
raison pure sur le caractére phénoménal de I’objet de la science de 1’ex-
périence, en 1’universalité et nécessité qu’elle prend dans la physique de
Newton, la phénoménologie demande de penser la phénoménalité elle-
méme. Husserl, héritant en cela de Brentano, le fait en parlant d’in-
tentionnalité, qui inscrit dans la réceptivité méme du sujet connaissant la
relation ou le donné est constitué en objet, chose en relation donc, pas
chose en soi. P.-R. Cardoso se place dans cette ligne de recherche, avec
la nouveauté d’un questionnement sur le sujet, allant, en quelque fagon, a
I’autre bout de I’intentionnalité, au porteur de I’intention. Aussi bien
rencontre-t-il, au long de cette introduction, Husserl et Heidegger, bri¢-
vement, mais en des citations denses. D’autres recherches sont pareille-
ment croisées, toutes proches, ainsi les “postmodernes” avec J.-F. Lyo-
tard, et, en remontant, Fichte, Leibniz, Descartes, Duns Scot, ce dernier
en un large développement.

Il fallait signaler cette longue introduction, ou 1’auteur entre et fait
entrer dans 1’exercice méme qu’est une poétique de I’ipse. Le corps de



I’ouvrage est consacré au “Je théorique kantien”. C’est 1a qu’un chemin
de poétique de ’ipse va étre exploré, comme il parait dans le parcours
proposé, articulé en trois parties que j’aimerais bri¢vement mettre en ¢vi-
dence. Elles apparaissent dans le titre méme du travail: Poétique de
I'ipse: temps, affection et synthése dans ['unité du Je théorique kantien.
Il s’agit bien d’abord de la Critique de la raison pure. Je n’hésite pas
pour ma part a voir dans ce choix une marque de la valeur kantienne de
la présente étude. Il ne s’agit évidemment pas de réduire I’étonnante
fécondité de 1’ceuvre kantienne qui suit 1781 a quelque simple répétition
de la premiere Critique. Mais I’identification de la marche en avant ga-
gne toujours & en chercher quelque pierre d’attente dans cette ceuvre,
1I’Opus postumum tout entier venant confirmer cette suggestion.

Les trois notions retenues par Paulo Renato Cardoso, “temps, affec-
tion, synthése” balisent en effet avec une grande précision un parcours
qui peut étre reconnu comme “poétique du Je théorique”. Les trois par-
ties selon lesquelles s’ordonne cette poétique, couplent chacune dans
leur intitulé deux de ces trois notions. C’est Temps et affection qui an-
noncent la premicre partie, avec le sous-titre: Le moi-qui-se-donne et le
moi-qui-se-produit. C’est a I’Esthétique transcendantale que renvoi est
fait, en la notion qui dans le couple espace-temps occupe la position
radicale. Tout a fait importante est la mention de 1’affection, avec le ren-
voi explicite a I’auto-affection, ce qui constitue un moment central de la
2° édition de la Critiqgue. Les deux moments suggérés du moi se com-
prennent comme actualisation. Hume est indiqué dans cette partie, appui
pour un dépassement. — La deuxi¢me partie articule Affection et synthe-
se, et son sous-titre annonce: la morphologie de [’intelligence finie. C’est
le début du texte central de I’Analytique des concepts en seconde édition
qui s’entend ici: “Le: ‘je pense’ doit pouvoir accompagner toutes mes re-
présentations”, autrement il y aurait un représenté en moi qui ne serait
pas pensé, ou une pensée qui ne m’appartiendrait pas. On est bien ici au
point ou parait la finitude de la raison humaine, analytique, sous peine de
n’étre pas raison, mais avec la paradoxale exigence de synthése, marque
de la dépendance de 1I’étre affecté. C’est au schématisme catégorial que
cela conduit, qui se retrouve, selon une analogie, celle d’un maximum, au
niveau des idées de la raison. J’aurai a revenir sur ce point. — La troi-
siéme partie joint cette fois: Temps et synthése, attestant ainsi du carac-
tére médiateur que joue, en cette poétique de 1’ipse, la notion d’affection.
C’est cet aboutissement de la poétique qu’annonce le sous-titre: /e Je



pense comme présence et construction. Leibniz vient ici en filigrane,
avec la notion d’aperception, marque de présence, et la problématique du
continu-discontinu, transcrit en degré, désigné comme un maximum. La
poétique du moi s’interpréte alors en construction, point sur lequel j’au-
rai aussi a revenir.

Une étude qui prend pour centre le Je théorique chez Kant suscite en
effet une interrogation difficile a éviter. Certes la question a ses lettres
philosophiques, elle appartient a la pensée kantienne, il est donc 1égitime
de la prendre pour objet d’une étude, et de ce point de vue de la faire
centrale. Il faut cependant bien prendre garde a ce “point de vue”. L’ap-
partenance a un ensemble, dés lors qu’il est systématique, ce qui est évi-
demment le cas pour I’ceuvre de Kant, fait que ce qui est central dans une
étude particuliére n’occupe pas nécessairement cette position dans le
systeme. — Pour aller tout de suite & I’interrogation suscitée par le travail
de Paulo Renato Cardoso, elle est celle de sa position par rapport a la
question du primat du pratique chez Kant. Il ne s’agit pas, faut-il le dire,
d’instruire ici tout ce débat. Je me contenterai d’écarter 1’échappatoire
qui le retarderait a la deuxiéme Critique, car cela revient a négliger de
lire, dans la division architectonique de I’ceuvre, la seconde partie: Théo-
rie transcendantale de la méthode, répondant a la premiére: Théorie
transcendantale des éléments, — I’habitude de le faire ne valant pas justi-
fication. Ce qui vient d’étre dit ratifie d’abord la décision de s’en tenir le
plus possible a la Critique de la raison pure.

En ce qui concerne le primat du pratique, je voudrais terminer par la
ces quelques lignes de préface, Paulo Renato Cardoso a su parvenir a des
points ou il se profile. C’est a eux que je faisais allusion plusieurs fois,
en ce qui précede, comme a des passages auxquels faire retour. Le prin-
cipal tient dans ce qui est dit du schématisme des idées de la raison, qui
appartient a ce texte de si grande importance qu’est 1’Appendice a la
Dialectique transcendantale. 11 s’agit donc de ’endroit ou un analogon
d’un scheme est donné aux idées, sous la forme d’un maximum. Or un
rapprochement est fait 1a avec les analogies de [’expérience, dans le
Systeme de tous les principes de [’entendement pur. C’est au jeu du rap-
port entre régulateur et constitutif que Kant accorde de ’attention, et P.-
R. Cardoso signale 1a une sorte de milieu entre régulateur et constitutif.
On a une précision importante, en cette question, lorsque Kant explique
que les analogies de I’expérience sont constitutives par rapport a I’expé-
rience, mais régulatrices par rapport a l’intuition, car [’existence dont



I’expérience atteste, ne peut étre construite (A179/ B221-2 et A663—6/
B692—4). On est droit de voir le fond de la finitude de [’intelligence
qu’annonce la deuxiéme partie de 1’ouvrage de P.-R. Cardoso. Ce qui se
dit ainsi sur la construction dans le titre de sa troisieéme partie est alors a
comprendre de la formulation mathématique des sciences physiques, pré-
sentée dans la Méthodologie transcendantale comme connaissance par
construction de concepts.

Au terme, c’est le propos de Novalis, mis en exergue a la conclu-
sion, qu’il faut entendre: “le poéte transcendantal est I’homme transcen-
dantal en général”. L horizon de la poétique de 1’ipse n’est autre que la
question résumant pour Kant toute la philosophie: “Qu’est-ce que ’hom-
me?”

Francois Marty



