
[image: couverture]




  
    
      
      
      
      
      
        
          	La question de la légitimation de la philosophie est l’un des fils conducteurs de l’idéalisme allemand. Dans la première génération des successeurs de Kant en effet, certains ont pour ambition explicite de reprendre ses résultats, mais d’une manière suffisamment justifiée pour répondre aux objections sceptiques. D’autres, en revanche, décident de s’installer dans le renoncement à la fondation systématique, accusant la raison discursive d’être incapable de saisir la vie et la liberté.

            Quels sont, chez les auteurs de l’idéalisme allemand, les arguments qui plaident en faveur d’un fondement du discours philosophique ? Un tel principe est-il théorique ou pratique, inaugural ou terminal, intuitif ou discursif, tel qu’il adopte la forme d’une proposition singulière ou tel qu’il se confond avec le tout du discours ? En somme, l’enjeu est d’examiner, sous un point de vue nouveau, le thème de la raison dans l’idéalisme allemand.

            La question est ici abordée dans une perspective historique autant que systématique. La variété et la richesse des études témoignent de la vitalité des recherches actuelles sur l’idéalisme allemand.

             

            Gilles Marmasse est maître de conférences en philosophie à l’Université Paris-Sorbonne. Alexander Schnell est maître de conférences en philosophie à l’Université Paris-Sorbonne, directeur du Centre d’études de la philosophie classique allemande et de sa postérité.

          	[image: images]
        

      
    

  




  
    Sous la direction

      de Gilles Marmasse et Alexander Schnell

    Comment fonder

      la philosophie ?

    L’idéalisme allemand

      et la question

      du principe premier

    CNRS ÉDITIONS

      15, rue Malebranche – 75005 Paris

  



Ouvrage publié avec le concours
de l’Université Paris-Sorbonne
© CNRS ÉDITIONS, Paris, 2014
ISBN : 978-2-271-08182-7
ISSN : 1248-5284
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.


Avant-propos
Mme de Staël, selon une anecdote bien connue, déclara un jour à Fichte que son système lui rappelait le conte du baron de Münchhausen, capable de s’extraire d’un marais, son cheval avec lui, en se tirant par la natte1. Peu importe ce qu’il en est de l’historicité de cette anecdote, elle a une signification. On peut y voir, certes, une polémique à l’encontre du fichtéanisme, accusé de chercher à démontrer l’indémontrable et se réduisant à une vaste pétition de principe. Mais on peut aussi se demander si ce rapprochement de Fichte et du baron de Münchhausen n’exprime pas un problème philosophique réel, un problème dont en outre l’idéalisme allemand aurait été conscient et qu’il aurait cherché à traiter. Ce problème n’est autre que celui de la légitimation du principe premier de la philosophie. Sur quel fondement la philosophie peut-elle et doit-elle s’appuyer pour penser adéquatement ? Ce fondement doit-il être justifié préalablement à l’activité philosophique, ou n’est-ce pas dans le cours même de l’activité philosophique que sa validité est établie ? Dans cette dernière hypothèse, nous sommes bel et bien renvoyés au conte du baron de Münchhausen. Mais il est envisageable, alors, que cette autofondation soit telle qu’elle n’invalide pourtant pas l’activité philosophique.
La question de la fondation ultime est celle de la découverte et de la justification du premier principe, et ceci aussi bien dans sa dimension ontologique que dans sa dimension gnoséologique. Le principe premier peut être, parmi bien d’autres figures, la cause initiale d’un processus à comprendre, l’axiome sur lequel s’appuie un raisonnement, le fait qui permet de justifier une assertion, le cadre intellectuel dans lequel un discours prend un sens… En quoi, alors, la question de la fondation ultime est-elle centrale dans l’idéalisme allemand ?
Historiquement, on sait que le reproche a été fait à Kant de ne pas expliquer en quoi les concepts peuvent s’appliquer à l’expérience, de laisser dans l’ombre le principe d’unité du théorique et du pratique comme source commune des facultés et, surtout, de ne pas rendre compte du statut et de la validité du discours philosophique – bref de ne pas justifier sa propre démarche. De fait, dès 1755, la Nova dilucidatio reconnaît qu’« il n’existe pas pour toutes les vérités un principe unique, absolument premier, universel ». Le kantisme s’est dès lors trouvé en butte à une objection sceptique très forte, comme on le voit par exemple dans les écrits de Schultze-Énésidème.
Or il n’est peut-être pas absurde de lire l’idéalisme allemand, d’un côté, comme une tentative pour reprendre certaines intuitions kantiennes – toutefois d’une manière suffisamment fondée pour répondre aux objections sceptiques –, de l’autre comme la décision de s’installer résolument dans le renoncement à la fondation systématique. On aurait, pour la première hypothèse, toute la voie de la philosophie systématique, avec des auteurs comme Reinhold, Fichte et Hegel, et, pour la seconde, des auteurs comme Jacobi, Fr. Schlegel et Schopenhauer.
Quels sont les arguments des uns et des autres, et, parmi les premiers, quel est le statut du principe : celui-ci est-il théorique ou pratique, inaugural ou terminal, intuitif ou discursif, tel qu’il adopte la forme d’une proposition singulière ou se confond avec le tout du discours… ? Il faut aussi se demander si, chez les auteurs étudiés, la fondation se doit d’être totale et définitive ou si elle peut n’être que partielle, voire faire l’objet d’une quête indéfiniment relancée.
Il est remarquable, en toute hypothèse, que le débat soit sans cesse repris, les auteurs s’accusant d’échouer dans leurs entreprises respectives et proposant de nouvelles solutions. Nous sommes ici face à un problème transversal, et assumé comme tel : car la fondation est une question publiquement disputée, autour de laquelle des débats se nouent, des conflits naissent et des alliances se forgent.
***
Dans sa contribution, Alexander Schnell s’interroge sur l’existence d’un fil conducteur qui permettrait de s’orienter dans la problématique de la fondation ultime dans la philosophie classique allemande. Pour ce faire, il expose d’abord les « trois positions relativement à l’extériorité » de Fichte, Schelling et Hegel. Ce fil conducteur consiste dans la mise en évidence des différentes manières dont les représentants majeurs de cette tradition cherchent à rendre compte du rapport entre le « nécessaire » et le « possible ». Les réponses à cette question sont a) le concept fichtéen d’une « hypothéticité catégorique », b) la distribution schellingienne de l’hypothétique et du catégorique dans la série des « époques » de l’« auto-objectivation du Moi » et la corrélation sujet-objet subjectif/sujet-objet objectif, et c) la « méthode apagogique » hégélienne qui s’appuie sur le caractère autocontradictoire du fini et la légitimation positive de la « nécessité logique ».
Dans l’article « Subjectivité, transparence, transcendance », Miklos Vetö rappelle que la question de la fondation a toujours hanté la métaphysique. Il montre que l’idéalisme allemand en a donné trois formulations majeures. Chez Kant, la subjectivité a priori est présentée comme l’assise de la validité de la connaissance humaine. Chez Hegel, les concepts de substrat ou de fondement cèdent le pas au thème de l’unité de la forme et de la matière, c’est-à-dire de la transparence du réel tout entier. Finalement, dans la seconde philosophie de Schelling, l’idée de Dieu est redécouverte comme intelligibilité unifiant l’essence et la transcendance de l’existence.
La contribution de Christian Berner : « Philosopher à partir du milieu : Schleiermacher et la question du fondement » s’attache dans un premier temps à la reconstitution de la critique, formulée par Schlegel dès ses années d’apprentissage (1796-1798), des doctrines recherchant un premier principe. Schleiermacher avait pris connaissance de cette critique et, vers 1800, les deux philosophes trouvaient en Platon le modèle d’une philosophie alternative, d’une dialectique dialogique présentant un savoir en devenir. Dans un deuxième temps, l’article montre comment Schleiermacher prend le relais de l’analyse schlégélienne et élabore à partir de 1811 sa propre dialectique. Il présente en celle-ci les conditions de possibilité du savoir, et les idées transcendant(al)es du monde et de Dieu qui à ses yeux restent inaccessibles en régime de finitude. Pour l’homme fini, dit Schleiermacher, la philosophie s’accomplit comme critique « à partir du milieu », une critique accompagnée cependant du sentiment d’un fondement transcendant.
Dans l’article « Réflexion et représentation, la question de la fondation ultime chez Reinhold », Jean-Christophe Lemaitre se propose d’évaluer la figure de Reinhold comme moment significatif d’une philosophie de la fondation. En effet, Reinhold se donne pour tâche de fournir à la philosophie kantienne le fondement qui lui manque. On peut distinguer au moins deux manières distinctes de réaliser ce projet. Tout d’abord, la philosophie élémentaire veut remonter à un fondement originaire fourni par la notion de représentation. La réflexion intervient alors pour montrer comment la représentation est établie comme fondement, par le biais de ce que Reinhold appelle la « proposition de conscience ». Mais on peut également voir, dans la philosophie de Reinhold antérieure à la philosophie élémentaire, une autre voie pour procéder à l’autofondation du système : le fonder sur l’histoire de la raison.
Paul Franks montre dans sa contribution : « L’ambiguïté systématique de Reinhold et les origines de la Wissenschaftslehre de Fichte », que Reinhold s’efforce de concilier les différents philosophes qu’il étudie en montrant que chacun d’eux a saisi une part de la vérité. Mais Paul Franks soutient que ce projet se réalise au prix d’importantes distorsions interprétatives. Notamment, Kant insiste sur l’ambiguïté de termes tels que « représentation », « idéal » et « réel », qui tous peuvent s’entendre en un sens soit empirique, soit transcendantal. En cherchant un terrain d’entente entre les idéalistes transcendantaux et leurs adversaires, Reinhold importe, sans s’en rendre compte, cette ambiguïté systématique dans ses propres formulations. Sur cette base, Paul Franks se propose de corriger un lieu commun historiographique sur la relation de Fichte à l’Elementarlehre de Reinhold : à la différence de Schultze, Fichte ne reproche pas à l’argumentation de Reinhold de tomber dans une régression à l’infini, mais il note que l’aspiration de Reinhold à la systématicité ne peut être satisfaite dès lors qu’on distingue rigoureusement entre l’empirique et le transcendantal.
Laurent Guyot, dans « L’idée de commencement chez Fichte. À propos d’un malentendu sur le sens du premier principe », montre que le clivage qui existe, chez Kant, entre la chose en soi et le phénomène établit une coupure entre le fondement et le commencement de la connaissance humaine. Or, en posant le Moi comme le premier principe de la Doctrine de la science, Fichte, quant à lui, abolit cette coupure. L’article se propose alors de montrer que le Moi du premier principe ne prend place, dans le système de Fichte, ni comme l’Absolu, ni comme un Idéal, mais comme un commencement, entendu comme ce qui relie le fondement éternel de la pensée et le simple phénomène temporel en se faisant phénomène originaire, c’est-à-dire phénomène de l’Absolu.
Dans « Sur quoi se fonde la conscience de notre liberté ? La question de la croyance dans la première Doctrine de la science de Fichte », Maxime Chédin se propose d’examiner le rôle de fondement ultime que joue la croyance dans la philosophie de Fichte à Iéna, en déterminant l’origine et le contenu du concept de Glaube. Admettre que la croyance puisse occuper une telle place soulève des objections, tant cette hypothèse paraît contredire l’ambition fichtéenne bien connue de construire le système du savoir sur un principe rationnellement évident (le Moi absolu, l’autoposition de la Raison par elle-même). Mais, montre-t-il, parce que l’accès au concept du Moi absolu demeure justement toujours dépendant d’un acte intellectuel libre et subjectif, le sujet philosophant se voit contraint de poser la question des raisons de croire au contenu de ce qui apparaît à sa conscience lorsqu’il effectue l’acte initial de la philosophie, c’est-à-dire lorsqu’il se saisit en tant que Moi libre, autoactif. Selon l’auteur, l’idéalisme transcendantal fichtéen commence par cette croyance qui n’est pas démontrable mais qui n’est pourtant pas irrationnelle, et c’est elle qui conditionne dans une certaine mesure toute la suite du savoir philosophique.
Marco Ivaldo, dans « Le pratique comme fondement. La Doctrine de la science de Fichte », montre qu’une démarche propre à Fichte est de saisir la raison pratique comme un principe architectonique et systématique. À la différence de ce qu’on observe en effet chez Kant, la raison pratique chez Fichte ne fournit pas seulement l’assise de l’attitude morale de l’homme mais constitue aussi le principe fondateur de l’expérience humaine dans son ensemble. Marco Ivaldo établit ce point en s’appuyant principalement sur la Doctrine de la science nova methodo. À partir de ce texte, il explique en quoi la « volonté pure » peut être interprétée comme le fondement de la conscience tout entière, à savoir de la pensée, de la volonté et de l’action dans leur unité et leur différence. L’idée séminale de la fonction fondatrice de la raison pratique pourrait être vue, montre-t-il, comme la « version » fichtéenne du primat kantien de la raison pratique.
Jean-Christophe Goddard, dans « Fichte, ou la révolution aborigène permanente », se propose, à partir d’une interprétation littérale de la différence anthropologique que fait Fichte au début du septième discours des Discours à la nation allemande entre l’Ausland et l’Urvolk, d’engager un principe de lecture entièrement renouvelé de la Wissenschaftslehre. À la Nichtursprünglichkeit des Ausländer, l’article oppose la dimension littéralement aborigène de l’Urvolk, la dimension essentiellement native de tout peuple dans la mesure où son être n’est pas seulement factuel ou historique, mais génétique, c’est-à-dire dans la mesure où il est intégralement constitué par les pratiques symboliques, immatérielles et non généalogiques, à travers lesquelles il s’image et se forme (sich bildet) continûment lui-même pour lui-même. Cette révolution permanente du peuple aborigène est ce à quoi la Wissenschaftslehre, en tant que performance orale et purement actuelle, qui ne survit dans aucun texte, mais dans sa seule reprise orale, se propose d’initier ses auditeurs. Pour Jean-Christophe Goddard en effet, les multiples exposés de la Wissenschaftslehre sont, en réalité, autant de parcours uniques et incommensurables, qui consistent dans des expérimentations actives, dynamiques et collectives, d’un sich bilden sans fondement et libre de toute forme arrêtée.
Charles Théret, dans son article « Libérer l’inhumanité en l’homme », tend à mettre au jour ce qui constitue, pour le jeune Schelling, la subjectivité du sujet fini dès lors que celui-ci a pour fondement premier le Moi absolu. Quelles sont en outre les conséquences théorico-pratiques d’une telle fondation pour le Moi conditionné ? Situé entre le Moi absolu et le monde comme concept-inclusif de la finité, le Moi fini voit s’ouvrir devant lui un monde sensé, à la fois comme monde d’objets et comme horizon d’intelligibilité théorique et pratique. Or une telle ouverture transcendantale du monde dépend de la constitution du Moi fini comme Moi menacé en sa subjectivité – un Moi qui, pour ne pas se disséminer dans la multiplicité originaire du Non-Moi¸ doit continuellement s’affirmer comme identité.
Selon Christoph Asmuth, la recherche par Schelling du commencement dans l’histoire originaire de l’être, du passé intérieur de la réalité phénoménale, ne peut être seulement lue comme une contribution aux traditions mystiques et théosophiques. Sa démarche vise à livrer une contribution à la philosophie du temps présent qui, en un certain sens, est aussi notre présent. Dans les Âges du monde, Schelling distingue entre l’« étant qui n’est pas » et le « non-étant », le néant radical. Il s’agit pour lui d’ancrer la différence dans le fondement le plus profond. Il faut, à cette fin, penser la différence comme ce qui diffère de toute chose : ni comme différente, ni comme indifférente, mais comme ce qui se rapproche de l’indifférence absolue. C’est cette visée systématique qui commande la pensée schellingienne du négatif. La présente contribution cherche à établir que Schelling ne parvient pas à appréhender le négatif en tant que négatif. Nous sommes en présence d’un récit à propos de la genèse de Dieu à partir d’une liberté pure qui est d’abord pour elle-même une volonté qui veut le néant. Ce fondement n’est pas encore l’esprit, mais doit – et doit d’abord nécessairement – le devenir. Ce fondement est obscur et caché en lui-même – et dès lors, finalement, inconcevable.
Jean-François Kervégan, dans « La Phénoménologie de l’esprit est-elle la fondation ultime du “système de la science” hégélien ? » analyse la position de la Phénoménologie de l’esprit à l’égard du « système de la Science » hégélien, en confrontant la manière dont la question est posée dans la Phénoménologie de l’esprit et dans le système encyclopédique lui-même. Il montre que la position singulière et paradoxale de la Phénoménologie – elle est à la fois extérieure au système et ce qui ultimement lui offre son fondement – peut s’expliquer par l’ambition hégélienne de constituer le système en une véritable « science de la liberté ».
L’article de Gilles Marmasse : « Hegel et le retard de la fondation » examine la question de la processualité systématique. S’appuyant sur l’hypothèse selon laquelle, chez Hegel, tout processus commence par un moment d’immédiateté (c’est-à-dire de factualité donnée) puis se rend dépendant d’une médiation extérieure, et enfin se légitime par une médiation intérieure, il défend deux thèses corrélatives : a) Si, dans tout processus, la fondation n’advient qu’à la fin, on peut penser qu’au commencement (lequel est immédiat), et dans le moment médian (lequel est scindé), il y a quelque chose d’infondé. b) Si la fondation, dans le moment final du processus, est essentiellement liée à l’immédiateté et à la scission dans les moments initiaux, on peut penser qu’elle-même demeure, en un sens, incomplète.
Max Marcuzzi, dans « La place du sujet réfléchissant dans la fondation du savoir chez Hegel », le rappelle : dans sa critique des philosophies de Kant et de Fichte, Hegel relève l’absence d’une identité véritable au niveau des principes. Pour lui, en particulier chez Fichte les principes ne sont rapportés au système que de façon contingente par le sujet connaissant réel, et non en fonction de déterminations qui leur seraient inhérentes. De ce fait, l’un des objectifs majeurs d’une philosophie conséquente doit être de s’assurer un fondement véritable, qui, dans la philosophie spéculative, est la cohérence totale du système lui-même. Le propos de l’article est alors de suivre cette entreprise de fondation dans ses moments cruciaux, c’est-à-dire en particulier au point d’articulation entre la Science de la logique et la Philosophie de la nature, pour mettre en évidence l’irréductible intervention du sujet connaissant, laquelle remet en question la possibilité pour le système de s’autodéployer en suivant la seule nécessité du concept. Par là même est posée la question de savoir si la philosophie spéculative a jamais pu, dans son discours réel et dans ce qu’elle parvient à prouver, proposer un type d’argumentation cohérent et sensé qui dépasse celui de la philosophie transcendantale.
Dans l’article « Philosopher sans fondement », Bernard Mabille établit que, parmi les postkantiens à la recherche d’une fondation ultime, Hegel ruine le modèle du Grundsatz. Pour Hegel, toute proposition fondamentale, tout principe déterminé est frappé de contingence dès lors qu’il est posé. Mais si aucun principe ou fondement ne vaut à (ou par) soi seul, c’est leur articulation qui les sauve. Telle est la signification du système comme principe-tout. Cependant, note l’auteur, même si cette totalité est totalisation, elle s’expose elle-même à la question de sa contingence. Si tel ou tel principe déterminé s’effondre dans sa position même, la totalité comme telle n’est peut-être qu’une position hyperbolique. Pour Bernard Mabille, le fond ultime de la philosophie n’est ni un principe abstrait ni une dynamique indéterminée ni une totalité absolue mais la relation. En définitive, si le modèle hégélien du système (en tant que principe-tout) ne peut être repris tel quel, il nous laisse l’exigence d’une pensée spéculative du lien qui n’exclut ni ne porte à l’absolu aucune des thèses mais les articule (principe-relation).
Dans son article « Le rôle de la dimension esthétique dans la question de la fondation entre romantisme, idéalisme allemand et philosophie transcendantale », Alessandro Bertinetto propose quelques remarques sur le rôle que joue l’esthétique dans la question de la fondation chez quelques figures majeures de l’idéalisme allemand. Il montre comment Kant, les premiers romantiques, Schelling, les rédacteurs du Plus ancien programme systématique de l’idéalisme allemand et Hegel ont introduit la philosophie de l’art dans le cadre de la question de la fondation ultime. Chez Fichte, enfin, même si l’esthétique comme discipline particulière ne reçoit pas un statut clair et significatif dans le système, une appréhension « productiviste » de la dimension esthétique de la vie joue un rôle important dans la doctrine transcendantale, en particulier en relation à l’imagination et à la doctrine de l’image.

1. L’épisode est documenté in Fichte, Lettres et témoignages sur la Révolution française, édition et traduction par I. Radrizzani, Paris, Vrin, 2002, p. 113.





Hegel et le retard de la fondation
Je présente – sans plus tarder – le cadre de mon exposé et son hypothèse principale. La question de la fondation, au sens du rapport de conditionnement et du rapport de légitimation, est centrale chez Hegel. Elle ne fait qu’une avec celle de la médiation. Plus précisément, le progrès qu’on observe, selon une structure constamment reprise, en chacune des phases du développement encyclopédique peut se comprendre comme un progrès vers la fondation, laquelle est une autofondation. Toutefois, parler du progrès vers la fondation implique deux éléments corrélatifs : a) Si, dans tout processus, la fondation n’advient qu’à la fin, on peut penser qu’au commencement (lequel est immédiat), et dans le moment médian (lequel est scindé), il y a quelque chose d’infondé. b) Si la fondation, dans le moment final du processus, est essentiellement liée à l’immédiateté et à la scission dans les moments initiaux, on peut penser qu’elle-même demeure, en un sens, incomplète. C’est ce qui donne au rationalisme hégélien une physionomie très particulière.
Dans mon exposé, je rencontrerai deux lectures qui me semblent discutables : celle de John McDowell, qui affirme que, pour Hegel, le donné ne serait qu’un mythe, et celle de Tom Rockmore, pour qui la fondation, chez Hegel, serait circulaire. L’hypothèse que je défendrai quant à moi est la suivante. Le donné – l’immédiateté – n’est pas un mythe mais un point de départ. Et la fondation n’est pas circulaire dans la mesure où le terme final, dans un processus, ne fonde pas le commencement mais ne fonde que lui-même. D’une certaine manière, donc, de même que le baron de Münchhausen s’élève du sol en se suspendant à sa natte, la processualité hégélienne consiste à conquérir sa légitimité en se suspendant à quelque chose d’hypothétique et d’extérieurement conditionné. Mais cette conception n’est pas absurde. Bien plutôt, elle déploie les implications de l’idée du progrès de la raison.
LE PROCESSUS SYSTÉMATIQUE COMME ACHEMINEMENT VERS LA FONDATION
J’aimerais, pour commencer, établir en quoi le processus systématique, chez Hegel, peut être considéré comme un processus de fondation.
On peut admettre que tout processus systématique, chez lui, consiste dans le passage de l’immédiateté à la scission et au retour à soi. L’immédiateté doit se comprendre comme l’absence de toute médiation, la scission comme le surgissement d’une médiation extérieure, et le retour à soi comme l’avènement d’une médiation intérieure. Prenons comme exemple l’histoire, c’est-à-dire le processus qui mène de l’État oriental à l’État gréco-romain et enfin à l’État germanique. Comme on le sait, Hegel commente l’évolution globale de l’histoire en disant que, dans l’État oriental, un seul est libre, dans l’État gréco-romain, quelques-uns seulement sont libres et, dans l’État germanique, tous les hommes sont libres. À travers la question du nombre des citoyens ayant une part active à la volonté politique, c’est celle de la légitimité de cette volonté qui est posée. a) En effet, dans l’État oriental, le régime est despotique et la volonté étatique ne repose que sur la volonté arbitraire du monarque. b) Dans le monde gréco-romain en revanche, la volonté politique est conditionnée par une altérité, et notamment par les préceptes des oracles. La volonté n’a pas sa raison d’être en elle-même, elle est soumise à des conditions extérieures, qui comme telles sont contingentes. c) Dans le monde germanique, enfin, c’est la volonté universelle du peuple qui est le principe du vouloir politique. Ce dernier est conditionné, mais conditionné par lui-même et de ce fait même légitime1.
On demandera cependant : est-ce que le troisième moment, ici comme monde germanique, est dépourvu de toute présupposition ? Nullement, car l’esprit germanique se présuppose lui-même et, ensuite seulement, se pose dans la réalité effective. Cet esprit est présent d’emblée comme âme des tribus germaniques primitives, et l’histoire du monde post-antique consiste, pour cette âme, à s’incarner dans ses œuvres et à se constituer en monde autosuffisant. C’est ainsi que l’esprit germanique, initialement irréfléchi et brutal, en vient à se produire comme esprit protestant, lequel agit au nom de principes généraux. La médiation intérieure, dans le troisième moment, n’est pas causa sui. Elle est initialement admise et de ce fait même bornée. Mais, dans son développement, elle en vient à s’engendrer elle-même et à s’universaliser.
On peut également montrer le sens du progrès systématique en s’appuyant sur l’exemple de l’esprit absolu. Celui-ci commence avec les œuvres d’art, qui s’offrent factuellement à l’intuition – ce sont les œuvres du génie, aussi irrécusables qu’inexplicables, car relevant de la « naturalité » de l’esprit2. Puis viennent les religions, qui sont l’expression du rapport du divin aux hommes. Il y a bien alors une médiation, cependant une médiation extérieure. La manière dont le divin s’incarne dépend des circonstances de son incarnation, si bien que les religions n’ont qu’une vérité finie et sont « représentatives3 ». Enfin, la philosophie exprime, en son contenu multiforme emprunté à l’expérience, un principe intérieur, à savoir la « pensée ». C’est pour cette raison qu’elle est infiniment vraie4. Mais la philosophie, quoique autofondée, présente à son tour une présupposition, un point de départ, à savoir « l’acte libre de la pensée », par lequel cette dernière se décide à philosopher en « se pla[çant] au point de vue où elle est pour elle-même et en cela se crée et se donne elle-même son objet5 ».
Le processus systématique, du premier au troisième moment, apparaît donc comme le passage a) d’une existence de fait, singulière, livrée à la contingence de l’ici et du maintenant b) à une situation de dépendance extérieure, où le processus gagne un contenu objectif, sans cependant posséder son principe en lui-même et c) à une situation d’autonomie, où le processus est sujet au sens emphatique du terme et se légitime lui-même – toutefois, à son tour, en s’appuyant sur lui-même à titre de présupposition.
Quel rapport y a-t-il cependant entre médiation et négation ? Chez Hegel, la médiation est toujours négative. En tant que médiation extérieure ou médiation intérieure, elle consiste à destituer la chose médiatisée de sa subsistance par soi et à se la subordonner. La médiation est négative au sens où elle fait de la chose médiatisée un simple matériau dans lequel la médiation s’exprime comme principe. La médiation, équivalente à l’Aufhebung au sens large du terme, est donc à la fois négative et conditionnante. Il faut cependant insister sur la différence entre la médiation extérieure et la médiation intérieure. Dans le deuxième moment de tout cycle (la scission), le principe médiatisant, en tant qu’extérieur, est réel. Il explique le contenu objectif du processus. En revanche, dans le troisième moment (le retour à soi), le principe médiatisant, en tant qu’intérieur, est idéel. Il rend compte du sens du processus. Pour prendre un exemple de médiation extérieure qui revient souvent sous la plume de Hegel, à la Bataille de Platée, c’est l’oracle qui indique à Pausanias où placer ses armées6. La médiation, ici, répond à la question du contenu du vouloir. En revanche, dans le monde germanique, l’homme rend ses volitions conformes au bien de l’État en général. Il leur confère la forme de l’universalité et ainsi les rend légitimes. La médiation intérieure répond à la question de la forme du vouloir. Pour résumer : ce qui est immédiat est indéterminé ; ce qui est extérieurement médiatisé s’élève à l’objectivité ; et ce qui est intérieurement médiatisé se constitue en sujet et ainsi se rend libre.

HEGEL PREND-IL L’IMMÉDIATETÉ AU SÉRIEUX ?
L’immédiateté comme commencement du processus systématique
De Hegel on retient à juste titre sa critique de l’immédiateté et sa valorisation de la médiation. Mais sa critique de l’immédiateté revient-elle à dénoncer l’idée d’immédiateté comme illusoire ? Citons un passage de la préface de la Phénoménologie de l’esprit :
Mais, d’effectivité accomplie, [un] nouvel être en a aussi peu que l’enfant qui vient de naître ; et cela, il est essentiel de ne pas le perdre de vue. La première entrée en scène n’est encore que son immédiateté ou son concept. Aussi peu qu’un bâtiment est tout fait lorsqu’on a posé ses fondations, aussi peu le concept atteint du tout est-il le tout lui-même7.

Cet énoncé a l’intérêt de montrer que l’effectivité, au sens de la réalité véritable, n’est pas atteinte d’emblée ni d’un coup, et que tout processus commence par un moment d’immédiateté. Mais il faut comprendre ce dernier concept. Pour Hegel, l’immédiateté n’est pas une chose. C’est une phase dans un processus, qu’il faut rapporter au tout vivant, au développement d’ensemble auquel elle appartient. Comme on l’a dit plus haut, l’immédiateté chez Hegel n’est autre que la factualité donnée, le fait d’être simplement « là », sans autre détermination qu’accidentelle. L’immédiateté est la chose même, toutefois à la première étape de son déploiement.
Cependant une telle formulation, dans l’exemple qui nous occupe, suscite une évidente objection. Un nouveau-né, dira-t-on, n’apparaît pas sans cause. Nous savons que les enfants ne naissent pas dans les choux… Un nouveau-né n’est rien d’autre que le rejeton de ses géniteurs. Donc, s’il s’agit de montrer que Hegel reconnaît un statut véritable à l’immédiateté, l’exemple ci-dessus n’est-il pas spécialement mal choisi ?
En réalité, la question est de savoir si l’on considère le nouveau-né dans sa dimension biologique, laquelle est par définition médiatisée extérieurement, en l’occurrence par ses parents (car le moment du rapport sexuel et de l’engendrement relève de la nature, règne de l’extériorité), ou si on le considère dans sa dimension anthropologique, comme phase initiale du processus des âges de la vie. Or, dans le cycle des âges de la vie tel qu’il est évoqué implicitement dans la citation ci-dessus et de manière plus développée, entre autres, au § 396 de l’Encyclopédie, le nourrisson a bel et bien un statut d’immédiateté. Autant, donc, la progéniture en tant que déterminité naturelle dépend d’une cause extérieure, autant on peut admettre que l’enfant qui vient de naître, comme esprit non formé, est simplement « là ».
Toutefois une nouvelle objection se présente. Si l’on conserve l’exemple du nouveau-né comme moment des âges de la vie, n’est-il pas médiatisé précisément par la sphère anthropologique à laquelle il appartient ? Ou par les sphères auxquelles l’anthropologie s’oppose (la physique organique, la nature en général…) ? Bref : l’inscription d’un objet quelconque dans le parcours encyclopédique semble contrevenir inéluctablement à l’idée d’immédiateté.
À cela, il faut répondre en deux temps. a) Si par la notion de médiation on entend, comme Hegel, une liaison à l’altérité, on ne peut pas dire, comme dans la première objection formulée ci-dessus, que la sphère d’appartenance d’un processus médiatiserait le processus en question. Par exemple, l’esprit anthropologique ne médiatise pas l’état de nouveau-né car, bien plutôt, cet état incarne, d’une manière qui lui est propre, l’esprit anthropologique en général. b) Quand on parle de l’immédiateté (ou de la non-immédiateté) d’un moment quelconque, on en parle toujours en référence à un cycle déterminé. Restons sur l’exemple du nouveau-né. Certes, celui-ci, comme tout moment de la sphère anthropologique, est en relation avec le corps propre8 ainsi qu’avec de multiples aspects de son environnement naturel et spirituel. Toutefois, du point de vue de ses dispositions théoriques et pratiques – ce qui constitue l’enjeu même du cycle des âges de la vie –, le nourrisson est simplement donné à lui-même. Quand on dit que l’état de nouveau-né est un moment d’immédiateté, on dit qu’il s’agit de l’immédiateté des âges de la vie, et non pas d’une immédiateté radicale. Mais, en ce sens, l’immédiateté n’a rien d’une illusion. Elle se distingue, du point de vue hégélien, de l’état de l’adolescent, en rapport extérieur avec ses maîtres, et de celui de l’adulte, qui est autonome. C’est faute de voir le caractère structurel de la notion d’immédiateté qu’on est conduit à nier qu’elle puisse avoir une signification positive d’un point de vue hégélien.
Toujours est-il que, si l’immédiateté est par définition insatisfaisante et vouée à faire l’objet d’une Aufhebung, elle est aussi cette phase sans laquelle le processus considéré ne démarrerait pas. Quand bien même la suite du processus s’emploie à nier cette phase primitive, elle est un point de départ indispensable.

L’interprétation de McDowell et ses limites
C’est ici que je m’opposerais à l’usage que fait McDowell de Hegel. Rappelons en quelques mots le cadre de l’analyse en question. Dans Mind and World, McDowell réfléchit à la contrainte que l’expérience peut apporter à nos jugements, contrainte qui seule peut justifier nos prétentions à l’objectivité. Il analyse alors ce qui lui apparaît comme l’oscillation entre deux positions opposées et également intenables :
a) Celle des fondationnalistes qui invoquent un « donné » passivement reçu dans l’expérience comme garant de la validité des jugements. Le donné exercerait en effet une influence causale sur nos jugements. Le problème, dit McDowell, est que cette relation de causalité n’enveloppe en elle-même aucune justification, car seule une croyance peut justifier une croyance9.
b) Celle des cohérentistes, qui rejettent l’idée du donné, mais dès lors éliminent toute possibilité de contrainte externe de la pensée. Par là même, selon McDowell, ils se rendent incapables de rendre compte de la contrainte empirique présente dans la connaissance.
La solution, dit-il, consiste à reconnaître que l’expérience a toujours déjà une dimension conceptuelle. Elle n’est pas passive, la conceptualisation ne lui est pas postérieure, car il y a au contraire une structure conceptuelle immanente à chaque expérience. Comme le montre Anne Le Goff, pour McDowell, il peut y avoir du donné, mais il doit être déjà conceptuel10. Or c’est ici que nous retrouvons Hegel. McDowell, en effet, invoque tout d’abord la théorie kantienne de la spontanéité des jugements dans la connaissance de l’objet. Mais il la critique également, en arguant que Kant ne va pas assez loin dans la mesure où il maintient la Chose en soi. Et, dans son débat avec le kantisme, McDowell s’appuie précisément sur les objections adressées par Hegel à Kant, et notamment sur sa dénonciation du dualisme caractéristique de la Critique de la raison pure. Ainsi il enrôle Hegel dans son combat contre le mythe du donné :
Pour l’idéalisme absolu, il est essentiel de rejeter l’idée que le règne conceptuel a une limite externe, et nous pouvons à présent envisager d’apprivoiser la rhétorique propre à cette philosophie. Prenons par exemple cette remarque de Hegel : « Dans la pensée, je suis libre parce que je ne suis pas dans un autre. » Elle exprime tout à fait l’image dont je me suis servi, où le conceptuel est illimité (unbounded), où il n’y a rien en dehors de lui11.

Pour McDowell, Hegel « élimine » de la théorie kantienne « le pur donné » que sont l’espace et le temps, et soutient « sans réserve » que les capacités conceptuelles de l’homme lui permettent un contact sans distance avec la réalité objective12. En définitive, selon cette interprétation, pour Hegel, il n’y a pas de commencement radical dans un cycle processuel quelconque, il n’y a pas d’immédiateté. Car ce qui apparaît comme immédiat est en réalité toujours déjà médiatisé. Dès lors, le progrès systématique consiste à déjouer l’illusion de l’immédiateté.
Peut-on répondre à cette analyse ? Mettons de côté la critique méthodologique, selon laquelle McDowell, se dispensant de toute analyse textuelle précise et renonçant à saisir ce qu’a de spécifique la problématique hégélienne, semble se contenter de projeter sur Hegel ses propres conceptions. Laissons également en suspens la question du mythe chez Hegel : car il serait aisé de montrer, notamment à travers les Leçons sur la philosophie de la religion et les Leçons sur l’histoire de la philosophie, que « mythique », chez lui, ne signifie pas « illusoire » mais « insuffisamment développé13 ». Bien plutôt, réfléchissons aux conséquences qu’aurait, pour Hegel, l’admission de la thèse selon laquelle le commencement ne serait pas vraiment immédiat. Alors, en un mot, l’idée même du progrès systématique serait ruinée, puisqu’il n’y a de progrès effectif que si l’on part d’un manque véritable pour arriver à la solution du manque.
On pourrait, au demeurant, faire le même raisonnement à propos de la scission. Si nous considérons que celle-ci n’est qu’une apparence, alors nous tombons dans cette difficulté que la réconciliation n’est qu’une réconciliation illusoire, puisqu’il n’y a plus aucune contradiction réelle à surmonter. Nier le manque initial, ou le caractère contradictoire du moment intermédiaire, revient à nier le progrès. Hegel renoncerait à penser le sérieux, la douleur, la patience, et le travail du négatif. Face à McDowell, la thèse que je défends est que l’immédiateté n’est pas un mythe au sens d’une illusion mais un moment à part entière, c’est-à-dire une phase autonome du tout. On trouve dans une lettre de Hegel à Sinclair de 1813 une illustration frappante de ce que je viens d’évoquer :
Les gens – et avant tout ceux qui ne sont pas philosophes – exigent absurdement un début qui soit un absolu, contre lequel ils ne puissent aussitôt rien sortir, une prémisse inébranlable ; – absurdement, ou bien plutôt malignement ; car il faudrait qu’ils fussent tombés sur la tête pour ne pas savoir d’avance que l’on ne peut rien leur apporter à quoi ils ne puissent faire des objections. […] Car le début, précisément parce qu’il est le début, est imparfait. […] Toute la philosophie n’est elle-même rien d’autre qu’une critique, une réfutation et une abolition de son début. […] Je suis aussi d’avis que le début ne peut avoir que la forme d’un fait, ou mieux de quelque chose d’immédiat ; car il est le début précisément parce qu’il n’a pas encore progressé ; cette progression seule apporte quelque chose qui n’est plus immédiat, mais qui est déterminé par autre chose14.

Hegel dénonce le donné, mais il en fait une étape de plein droit de tout processus, lequel processus consiste à passer, non de l’illusion à la récusation de l’illusion, mais de l’inadéquat à l’adéquat.


LE RETARD DE LA FONDATION
Je proposerais, dans un troisième temps, de revenir à la question de la fondation, et plus précisément à la fondation telle qu’on l’observe dans le troisième moment, celui de l’autofondation. En quoi consiste-t-elle et jusqu’à quel point peut-on la considérer comme complète ?
Une fondation seulement intérieure
C’est ici que nous rencontrons l’interprétation de Tom Rockmore, développée notamment dans Hegel’s circular Epistemology (Indiana University Press, 1986). Pour Rockmore, l’hégélianisme se caractérise par une fondation circulaire :
Hegel substitue une forme circulaire de raisonnement à la forme linéaire, cartésienne, de justification. Ce n’est plus le commencement qui justifie la fin mais, au contraire, la fin qui justifie le commencement15.

Peut-on admettre une telle analyse, le système hégélien tourne-t-il vraiment en rond ? Il serait difficile de trouver dans la nature ou dans l’esprit des figures susceptibles d’illustrer une telle hypothèse. Prenons à nouveau l’exemple du règne germanique, avant de proposer une analyse plus générale. Le monde germanique se fonde lui-même au sens où les citoyens, à l’époque post-antique, agissent en vertu d’une exigence intérieure d’universalité. Plus précisément, le monde germanique se produit comme universalité concrète en niant ce qu’il y a en lui d’immédiat (la grossièreté de l’âme germanique initiale) et de scindé (l’écartèlement, au Moyen Âge, entre l’Église et l’État). Mais il serait absurde d’imaginer que le règne germanique légitimerait – c’est-à-dire médiatiserait de l’intérieur – le règne oriental ou le règne gréco-romain, lesquels sont par construction, pour l’un, immédiat, pour l’autre, extérieurement médiatisé.
Considérons un autre exemple. Dans l’économie générale de la nature, seuls les étants organiques sont automédiatisés, au sens où leur activité s’explique par une âme naturelle immanente qui lutte contre les tendances du corps à agir de manière seulement mécanico-physique. Mais la sphère mécanique et la sphère physique, pour être ce qu’elles sont, n’ont aucunement besoin de l’animal. Car si tel était le cas, alors elles ne seraient pas autosubsistantes, et seule existerait la sphère organique. Pareillement, il serait absurde d’affirmer que, pour Hegel, la philosophie, pensée de la pensée, conditionnerait l’art et la religion. La connaissance ne médiatise qu’elle-même au sens où elle doit opérer l’Aufhebung des savoirs immédiats et réfléchissants pour être véritablement spéculative.
Les partisans de l’interprétation circulaire citent volontiers un passage de l’Idée absolue dans la Science de la logique :
Le commencement, parce qu’il est lui-même quelque chose de déterminé en regard de la déterminité du résultat, ne doit pas être pris comme quelque chose d’immédiat, mais comme quelque chose de médiatisé et de déduit16.

Toutefois une lecture de ce qui précède et suit l’énoncé ci-dessus permet de voir que le texte oppose, d’un côté, un commencement immédiat et indéterminé, de l’autre, un nouveau commencement, lequel est déterminé.
En tant maintenant que cette déterminité est la vérité prochaine du commencement indéterminé, elle dénonce ce même commencement comme quelque chose d’imparfait. […] On peut exprimer cela comme l’exigence désormais déterminée que le commencement, parce qu’il est lui-même quelque chose de déterminé en regard de la déterminité du résultat, ne doit pas être pris comme quelque chose d’immédiat, mais comme quelque chose de médiatisé et de déduit. […] Du commencement nouveau que l’on a obtenu vient au jour également […] un résultat tel que le procès se propulse tout aussi bien à l’infini vers l’avant17.
La déterminité qui fut résultat est elle-même […], en raison de la forme de la simplicité dans laquelle elle s’est rassemblée, un commencement nouveau ; en tant qu’il est différent de son commencement précédent justement par cette déterminité, le connaître se propulse de contenu en contenu18.

Le cycle systématique, en sa phase d’achèvement, présente un nouveau commencement, qui n’est plus immédiat mais relève d’une activité d’autofondation. Certes, le résultat, comme troisième moment, peut être dit immédiat au sens où il a mis fin à la scission du deuxième moment. Mais c’est une immédiateté concrète, qui nie infiniment l’immédiateté abstraite du premier commencement.
On ne peut pas dire que, dans un cycle systématique, le troisième moment viendrait, en quelque sorte, sauver rétrospectivement les deux premiers. Car il se définit essentiellement par le rapport à soi, le retour à soi-même. Certes, la réconciliation est alors « universelle » – mais ceci au sens où le troisième moment se constitue comme un tout. Ce tout n’intègre pas toutes choses, il laisse en dehors de lui ce qui, de ce fait même, n’a que le statut d’un « phénomène ». C’est ainsi que l’automédiation est toujours en retard et qu’elle est toujours partielle. Elle est en retard parce que tout cycle commence par l’immédiateté et la scission. Elle est partielle parce que seules l’immédiateté et la scission intérieures au troisième moment sont fondées. 

Une fondation qui s’instaure contre le donné et le scindé
Considérons maintenant le troisième moment en lui-même. On imaginerait volontiers que lui, au moins, serait intégralement fondé, au sens où rien en lui ne serait factuellement donné ni soumis à la contingence externe. Or tel n’est pas le cas. Car c’est tout aussi bien à l’intérieur du troisième moment que la fondation est retardée et partielle.
Revenons à l’exemple du monde européen chrétien. L’état d’esprit des tribus germaniques est-il expliqué et légitimé ? Nullement, c’est une présupposition : ce pourquoi, d’ailleurs, cet état d’esprit n’est que celui de l’abrutissement (Stumpfheit) et de la confusion (Verworrenheit19). De même, au Moyen Âge même, est-il est porté remède à l’opposition de l’Église et de l’État ? Nullement, car cette scission ne sera surmontée qu’à l’époque moderne. La scission médiévale est indépassable pendant le Moyen Âge. Cela montre que, chez Hegel, même le troisième moment du cycle systématique ne repose pas sur une base solide. De même qu’on n’apprend à nager qu’en se jetant à l’eau, et qu’on ne fait de philosophie qu’en décidant de philosopher sans savoir encore en quoi le discours philosophique est vrai, un processus quelconque – même s’il est concrètement universel – se présuppose avant de se fonder.
Le rapport de Hegel au scepticisme s’éclaire ainsi d’un jour nouveau. Car on ne peut que songer ici aux tropes d’Agrippa20, reprises par H. Albert sous la dénomination du « trilemme de Münchhausen21 ». Agrippa présente en effet, parmi ces cinq « tropes » ou « tournures », qui sont autant de types de raisonnements vicieux auxquels se ramènent pour lui tous les raisonnements dogmatiques, trois modes qui nous intéressent particulièrement :
Celui de l’hypothèse, où le point de départ est admis. Comment ne pas songer au moment hégélien de l’immédiateté ?
Celui de la régression à l’infini, où nul terme n’est autosuffisant et où tout terme a besoin d’un appui en autre chose. Comment ne pas songer au moment hégélien de la médiation extérieure ?
Celui du diallèle ou du cercle vicieux, où l’on admet le résultat comme point de départ de la démonstration. Comment ne pas songer au moment hégélien de la médiation intérieure ?
Pour Agrippa, ces raisonnements rendent impossible le discours. On s’attendrait, de même à ce que, chez Hegel, la structure de l’immédiateté, de la médiation extérieure et de la présupposition dans la médiation intérieure bloque le développement processuel. Mais ce n’est pas le cas. En effet, le progrès chez Hegel est « négatif », au sens où le terme ultérieur n’est pas impliqué par le terme antérieur mais se fait surgir contre lui. L’hypothèse (l’immédiateté), nous le savons, n’a en elle-même qu’un contenu indéterminé – mais la régression à l’infini s’établit contre elle. La régression à l’infini (la médiation extérieure), nous le savons, n’a aucune légitimité – mais l’autofondation s’établit contre elle. Dans l’autofondation (la médiation intérieure), nous le savons, il y a une présupposition – mais le résultat du processus d’autofondation s’établit contre la présupposition.
Ainsi, l’abstraction de chaque moment n’est pas dirimante mais constitue seulement, à chaque fois, un obstacle à franchir. L’originalité de l’hégélianisme est de présenter une ontologie qui normalement ne devrait pas fonctionner mais qui néanmoins va de l’avant. Le processus, en son commencement et en son moment médian, est aussi vivant qu’un nouveau-né qui crie pour réclamer son lait avant de savoir – par réflexion et raisonnement – qu’il a le droit d’être nourri22. La raison chez Hegel se conquiert dans une vie concrète qui est originairement passionnelle.
***
J’aimerais, pour terminer, insister sur le caractère idéel de la fondation. Celle-ci ne produit rien mais donne du sens. Chez Hegel, l’existence à proprement parler est donnée. Elle est là, elle se constate, c’est l’immédiateté même. La médiation extérieure, quant à elle, modifie réellement l’existence donnée. Mais ce qui vient en dernier, dans l’automédiation, c’est l’idéalisation de l’existant au sens où il est élevé à une forme universelle.
La conception qu’a Hegel de la processualité est profondément originale au regard de l’ontologie moderne. Chez la plupart des modernes, il y a un Dieu, immanent ou transcendant, à l’origine de toutes choses. Ainsi, la raison dans sa plénitude est présente d’emblée. Dieu est à la fois le producteur réel et celui qui assure la légitimité du monde. Chez Hegel, en revanche, la raison d’être apparaît à la fin, elle est partielle, elle n’est pas la cause de ce qui existe mais se contente d’en établir le sens. La raison ultime ne produit pas sa condition mais se borne à la connaître et à en saisir la légitimité :
« Quand la philosophie peint gris sur gris, alors une figure de la vie est devenue vieille et, avec du gris sur gris, elle ne se laisse pas rajeunir, mais seulement connaître23. »
Gilles Marmasse
 (Université Paris IV Sorbonne)



1. Cf. Leçons sur l’histoire de la philosophie, in Werke in zwanzig Bänden, hrsg. von E. Moldenhauer und K. M. Michel (éds.), Frankfurt a. M., Suhrkamp Verlag, 1970 (désormais W), 12, 404, trad. J. Gibelin, Paris, Vrin, 1998, p. 257 : « La liberté grecque […] avait encore pour condition l’esclavage et les oracles […]. L’homme se détermine désormais [dans le monde germanique] lui-même. » Cf. aussi Principes de la philosophie du droit, Add. du § 260, W 7, 407, trad. Derathé-Frick, Paris, Vrin, 1989, p. 264 : « Ce qui, à l’époque moderne, constitue le caractère distinctif de l’Idée de l’État, c’est que l’État est la réalisation effective de la liberté, non pas au gré de chacun, mais selon le concept de la volonté, c’est-à-dire selon son universalité. »

2. Cf. Cours d’esthétique I, W 13, 367, trad. J.-P. Lefebvre et V. von Schenck, 3 vol., Paris, Aubier, 1995, p. 378 : « Tout comme l’art en général, [la] création artistique inclut en soi le côté de l’immédiateté et de la naturalité, et c’est ce côté que le sujet ne peut pas produire en lui-même, mais doit trouver comme immédiatement donné en lui-même. Tel est l’unique sens où l’on peut dire que génie et talent sont nécessairement innés. »

3. Cf. la Leçon sur la philosophie de la religion I, in Vorlesungen über die Philosophie der Religion, hrsg. von W. Jaeschke, Hamburg, Meiner, 1983-1995, 1, 158, trad. P. Garniron, Paris, PUF, 1996, p. 148.

4. Cf. Encyclopédie III, § 572-573, W 10, 378-379, trad. p. 360.

5. Encyclopédie I, § 17, W 8, 63, trad. p. 183.

6. Cf. Encyclopédie III, Add. du § 392, W 10, 56, trad. B. Bourgeois, Paris, Vrin, 1988, p. 413. Cf. Hérodote, Histoires IX, 61-62.

7. Phénoménologie, W 3, 19, trad. Bourgeois p. 64.

8. Hegel soulignant par exemple que « même l’animal le plus accompli ne peut pas montrer ce corps finement organisé, infiniment plastique, que nous apercevons déjà en l’enfant qui vient de naître » (Encyclopédie III, Add. du § 396, W 10, 79, trad. p. 433).

9. Cf. Sellars, Empirisme et philosophie de l’esprit, trad. F. Cayla, Paris, L’Éclat, 1992, § 37.

10. Cf. A. Le Goff, « Aller au bout de la critique du mythe du donné : McDowell avec et contre Sellars », Les Études philosophiques, octobre 2012, p. 505.

11. J. McDowell, Mind and World, Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1994, p. 44 ; L’esprit et le monde, trad. Ch. Alsaleh, Paris, Vrin, 2007, p. 78.

12. Cf. J. McDowell, « Hegel and the Myth of the Given », in W. Welsch & Kl. Vieweg, Das Interesse des Denkens : Hegel aus heutiger Sicht, München, Wilhelm Fink, 2003, p. 88. Cf. aussi du même auteur : « Hegel’s Idealism as a Radicalization of Kant », in L. Ruggiu and L. Testa (dir.), Hegel contemporaneo : La ricezione americana di Hegel a confronto con la tradizione europe, Milano, Guerini, 2003.

13. Cf. Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Einleitung, P. Garniron et W. Jaeschke (éds.), Hamburg, Meiner, 1986, p. 74 ; Leçons sur l’histoire de la philosophie, Introduction, trad. G. Marmasse, Paris, Vrin, 2004, p. 74. Et Leçons sur la philosophie de la religion II, éd. cit. p. 425, trad. G. Marmasse, Paris, Vrin, 2010, p. 321.

14. Hegel, Briefe, hrsg. von Johannes Hoffmeister, Hamburg, Meiner, 1952-1960, vol. II-4, p. 218 ; Correspondance, trad. J. Carrère, Paris, Gallimard, « Tel », 1963, t. II p. 9-11.

15. T. Rockmore, Before and After Hegel : A Historical Introduction, Cambridge, MA, Hackett Publishing Compagny, 1993, p. 61-62.

16. Science de la logique III, W 6, 567, trad. G. Jarczyk et P.-J. Labarrière, Paris, Aubier, 1981, p. 386.

17. Ibid. Nous soulignons.

18. Ibid., W6, 569, trad. p. 388.

19. Cf. Leçons sur la philosophie de l’histoire, W 12, 424, trad. (mod.) p. 272.

20. Cf. Sextus Empiricus, Esquisses pyrrhoniennes, I, 15, trad. Pellegrin, Paris, Seuil, 1997, p. 141 sq. et Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, IX, 88, trad. O. Goulet-Cazé (dir.), Paris, Livre de poche, 1999, p. 1122-1124. Cf. les Leçons sur l’histoire de la philosophie, W 19, 386 sq., trad. P. Garniron, Paris, Vrin, 1971-1991, t. IV, p. 790 sq., qui présentent les tropes d’Agrippa – sans, il est vrai, insister sur eux spécialement.

21. Cf. H. Albert, Traktat über kritische Vernunft, Tübingen, Mohr, 1968.

22. Cf. Encyclopédie III, Add. du § 396, W 10, 79, trad. p. 433.

23. Principes de la philosophie du droit, Préface, W 7, 28, trad. J.-F. Kervégan, Paris, PUF, 2003, p. 108.



 
			








Retrouvez tous les ouvrages de CNRS Éditions
sur notre site www.cnrseditions.fr



OEBPS/cover/cover.jpg
Sous la divection de
Gilles Marmasse
Alexander Schnell

Comment fonder
la philosophie ?

Lidéalisme allemand
etla qucstion du principe prcmier









OEBPS/cover/covermin.jpg






