
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Stendhal et le comique

        

        Daniel Sangsue (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	DOI : 10.4000/books.ugaeditions.3375

                	Éditeur : UGA Éditions

                	Année d'édition : 1999

                	Date de mise en ligne : 29 mars 2019

                	Collection : Bibliothèque stendhalienne et romantique

                	ISBN électronique : 9782377471409

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	ISBN : 9782843100130

                	Nombre de pages : 310

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    SANGSUE, Daniel (dir.). Stendhal et le comique. Nouvelle édition [en ligne]. Grenoble : UGA Éditions, 1999 (généré le 01 avril 2019). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/ugaeditions/3375>. ISBN : 9782377471409. DOI : 10.4000/books.ugaeditions.3375.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le  1 avril 2019. Il est issu d'une numérisation par reconnaissance optique de caractères.

        
          © UGA Éditions, 1999

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	Stendhal - le sait-on ? - a passé une bonne partie de sa vie à étudier l'art de Molière et à essayer d'écrire des comédies. Si ses tentatives de comic bard ont toutes échoué, elles ont néanmoins laissé des traces profondes dans son œuvre, marquant en particulier ses romans. Les contributions réunies dans le présent ouvrage tirent les conséquences de l'intérêt manifesté par Stendhal pour toutes les formes de comique. Elles analysent l'empreinte de la comédie dans l'écriture romanesque, d'Armance à Lamiel, et la place du comique, ainsi que de catégories comme l'humour, l'ironie, l'autodérision, la satire, la parodie, la caricature ou le grotesque dans les écrits théoriques et autobiographiques de celui qui affirmait que « rien, ou presque rien, ne lui semblait valoir la peine qu'on en parle avec gravité ».

      

      
        
          Daniel Sangsue

          
	Université de Neuchâtel.

        

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            Les auteurs
          

        

        	
          
            Stendhal et le comique
          

          Daniel Sangsue

          
            	
              Pour un état de la question
            

            	
              Les études sur l’ironie. La contribution de Grenoble
            

            	
              Le comique réévalué
            

          

        

        	
          
            Première partie. Genèses
          

          
            	
              
                L’espagnolisme contre le génie comique
              

              Pierre-Louis Rey

            

            	
              
                Stendhal et Molière
              

              Jean Serroy

              
                	
                  De Stendhal à Molière
                

              

            

            	
              
                
                  L’Histoire de la peinture en Italie : de l’ekphrasis à la satire anticléricale
                
              

              Marie-Pierre Chabanne

              
                	
                  Des prêtres tournés en ridicule
                

                	
                  Michel-Ange ou la « satire sanglante »
                

                	
                  Du style terrible à la Terreur blanche
                

              

            

            	
              
                Stendhal et la caricature
              

              Janine Gallant

              
                	
                  Le siècle de l’apothéose de la caricature
                

                	
                  Le jugement de Stendhal
                

                	
                  Présence de la caricature dans les romans
                

              

            

          

        

        	
          
            Deuxième partie. Comique et autobiographie
          

          
            	
              
                Comique, ironie, humour dans les écrits intimes de Stendhal
              

              Béatrice Didier

              
                	
                  Le comique des autres
                

                	
                  Le héros lui-même est comique
                

                	
                  Comique et écriture autobiographique
                

              

            

            	
              
                Égotisme et autodérision chez Stendhal : « Je tombe donc je suis »
              

              Nathalie Roelens

              
                	
                  Tomber, trébucher
                

                	
                  Je tombe
                

                	
                  Je tombe donc je suis
                

              

            

            	
              
                
                  Henry Brulard : ironie et continuité
                
              

              Victor Brombert

            

          

        

        	
          
            Troisième partie. Comédies du roman
          

          
            	
              
                La conscience parodique chez Stendhal : le cas d’Armance
              

              Sheila Bell

              
                	
                  S’il s’estimait un peu, c’était sous le rapport de l’honneur et de la force d’âme
                

                	
                  Deux anges exilés parmi les hommes
                

                	
                  Pourquoi me montrerais-je autre que je ne suis ?
                

              

            

            	
              
                « Rires » (sur Lucien Leuwen)
              

              Martine Reisd

            

            	
              
                Dialogues comiques (A propos de Lucien Leuwen)
              

              Bertrand Vibert

              
                	
                  Dialogue, comédie et roman
                

                	
                  Comédie et satire
                

                	
                  Dialogue comique et théâtralité (satirique ?)
                

                	
                  Dialogue comique et pragmatique conversationnelle
                

                	
                  Pour une poétique stendhalienne du dialogue comique
                

              

            

            	
              
                La Chartreuse de Parme ou la comédie du roman
              

              Daniel Sangsue

              
                	
                  De la comédie au roman
                

                	
                  Le comique et le tragique
                

                	
                  Le ridicule souverain
                

                	
                  La parabase comique
                

                	
                  La comédie et l’opéra bouffe
                

              

            

            	
              
                Un aspect du comique de la province chez Stendhal : le thème des provinciaux à Paris dans Féder ou le mari d’argent
              

              Cécile François-Meynard

            

            	
              
                Lamiel grotesque
              

              Michel Crouzet

              
                	
                  Analyse d’un paysage
                

                	
                  Le Teniers du roman
                

                	
                  Transparence et aveu
                

                	
                  Beaucoup de bruit pour rien
                

                	
                  Grotesque et burlesque
                

                	
                  Cynisme et gaieté
                

                	
                  Le grotesque politique
                

                	
                  Coups de folie
                

              

            

          

        

        	
          
            Envoi
          

        

        	
          
            Bibliographie
          

        

      

    

  
    
      
        
          Les auteurs

        

      

      
        
           Sheila Bell, Université du Kent, Canterbury.

           Victor Brombert, Université de Princeton, New Jersey.

           Marie-Pierre Chabanne, professeur agrégée de lettres modernes.

           Michel Crouzet, Université de Paris IV, Sorbonne.

           Béatrice Didier, École normale supérieure, rue d’Ulm, Paris.

           Cécile François-Meynard, professeur agrégée de lettres modernes.

           Janine Gallant, Université de Moncton, Nouveau Brunswick.

           Martine Reid, Université de Versailles.

           Pierre-Louis Rey, Université de Paris III, Sorbonne Nouvelle.

           Nathalie Roelens, Université d’Anvers.

           Daniel Sangsue, Université de Neuchâtel.

           Jean Serroy, Université Stendhal, Grenoble.

           Bertrand Vibert, Université Stendhal, Grenoble.

        

      

    

  
    
      
        
          Stendhal et le comique

        

        Daniel Sangsue

      

      
        
          Depuis qu’à douze ans j’ai lu Destouches, je me suis destiné to make co[medies], La peinture des caractères, l’adoration sentie du comique ont fait ma constante occupation.
Stendhal, Correspondance

           Dans une lettre de 1834 à Romain Colomb, Stendhal écrit : « Rien ne me semble bête, au monde, comme la gravité ». Ce jugement sans appel (qui est suivi un peu plus loin d’un gémissement très pré-flaubertien : « Mourrai-je étouffé par les bêtes ? ») n’est pas seulement dû à l’agacement éprouvé par le consul de Civitavecchia face au « bavardage important », à « l’air important », à « la façon grave de parler » des gens qu’il est obligé de fréquenter1 : il procède d’une attitude profonde, d’un parti pris fondamental qui n’a jamais varié. Dans l’Avertissement des Promenades dans Rome, on pouvait déjà lire : « L’auteur de cet itinéraire a un grand désavantage ; rien, ou presque rien, ne lui semble valoir la peine qu’on en parle avec gravité ».2

           Quiconque l’a un peu pratiqué sait que cette déclaration a valeur de profession de foi et peut servir d’enseigne à l’homme comme à l’œuvre. Sa correspondance, ses écrits intimes, les témoignages de ses contemporains le manifestent à l’envi : Stendhal rejette la gravité et, corollairement, ne prend pas le monde trop au sérieux, ni ne se considère lui-même avec sérieux.3 Il existe au contraire chez lui une tendance à voir les choses sous un angle comique, ou du moins amusé, qui est devenue comme une seconde nature. Au point que, la fonction créant l’organe, elle a fini par s’inscrire jusque dans sa physionomie : « Le coin de la bouche ironique me nuira toujours (ces sots de komis croient que je me moque d’eux) »4, écrit Stendhal à Colomb et Fiore, sans qu’on sache trop s’il se plaint ou se réjouit de cette sorte de stigmate.

           Chacun a en tête des anecdotes, des traits d’esprit qui mettent en évidence son goût pour la raillerie, la plaisanterie, la facétie. Retenons comme emblématique cette lettre à Pauline où il raconte comment, dans l’incendie de Moscou, il sortit d’une maison en flammes en emportant un seul livre, un volume des Œuvres complètes de Voltaire : les Facéties5 ! Mérimée, qui rapporte aussi l’épisode dans « HB », ajoute plaisamment : « Ses camarades trouvaient cette action un peu légère : dépareiller une magnifique édition [elle était reliée en maroquin rouge] ! Lui-même en éprouvait une espèce de remords ».6 Stendhal a l’art de « komiker » les situations les plus désespérées.7 Comme son complice Mérimée, il a le goût de la supercherie et du canular : on signalera par exemple qu’il écrivit une lettre enflammée à Mme Pasta en se faisant passer pour un lieutenant de province follement amoureux, et qu’il la signa « de Charency ».8 Les pseudonymes relèvent d’ailleurs en partie de cet esprit de canular, qui justifie Cornichon, William Crocodile, Jules Pardessus, baron Patault, Alphonse de Lamartine ou Popo Curante. Si Stendhal a le sens de l’humour, s’il est amateur de bons mots et de traits spirituels9, il est cependant aussi friand de plaisanteries grasses10 : « il y a en lui tout un dilettante pas trop distingué, qui adore le vaudeville, les marionnettes, les farces ».11 Son absence de gravité, en tout cas, ne connaît aucune limite, ses jeux avec l’identité aucun tabou : « ...et je vous ferai un aveu : c’est que jamais je ne suis allé en Russie ; c’était mon frère Henri-Marc, dont j’ai pris les papiers, ce qui pouvait aller, parce que je m’appelle Henri-Marie, mêmes initiales ».12

           D’autre part, il faut rappeler que Stendhal a passé une bonne partie de sa vie à essayer d’écrire pour le théâtre et que la comédie a tenu une place importante dans ces tentatives, car il avait l’ambition d’être « un successeur de Molière ».13 Dans les deux volumes, de plus de 400 pages, de l’édition de ses Œuvres complètes dans l’édition du Cercle du bibliophile (tomes 42 et 43) où sont rassemblés les ébauches, scénarios et fragments de scènes de ce théâtre dont aucune pièce ne fut achevée, on trouve de nombreuses esquisses de comédies, dont le fameux Letellier, auquel il a beaucoup et régulièrement travaillé, l’emportant même en Russie. Ce n’est pas ici le lieu d’entrer dans les raisons pour lesquelles Stendhal est resté un « babilan dramatique »14 ; relevons seulement, dans notre perspective, que l’intense réflexion critique qui a accompagné la gestation de son théâtre a contribué à le faire avorter, la multiplication des équations préliminaires (définition des personnages, nécessités « logiques », principes de dramaturgie, etc.) paralysant l’écriture, et ceci particulièrement dans le cas de la comédie. En vue d’établir une poétique qui lui semblait un préalable nécessaire à toute composition (il va jusqu’à ébaucher un Traité de l’art de faire des comédies), Stendhal s’est en effet concentré pendant vingt ans au moins sur les questions du rire et du comique : qu’est-ce que le rire ? qu’est-ce qu’une plaisanterie ? la gaieté ? le ridicule ? la vis comica ? Il a nourri sa réflexion de la lecture de Cailhava (L’Art de la comédie), de Hobbes (dont la définition du rire l’influença durablement), mais surtout de l’analyse des auteurs comiques. Il s’est ainsi livré, en 1813, à un commentaire scène par scène de certaines comédies de Molière, cherchant à opérer ce qu’il appelle ailleurs, à propos de l’analyse de pièces de Shakespeare, une « dissection de l’effet produit ».15 Le chapitre sur le rire de Racine et Shakespeare n’est que l’écume de cette importante réflexion, considérable déjà en quantité puisqu’Henri Martineau a eu besoin d’un volume complet de l’édition du Divan pour la recueillir (c’est le volume intitulé Molière, Shakespeare, la comédie et le rire).

           Si Stendhal a « réussi » dans la voie du roman plutôt que dans celle de la comédie et s’il a fini par renoncer à ses ambitions de comic bard (donnant, dans « La comédie est impossible en 1836 », des raisons d’ordre sociologique à son échec), il est évident que sa longue méditation sur le comique et ses nombreux essais d’application n’ont pas été sans laisser des traces dans son œuvre. Comment des recherches aussi considérables n’auraient-elles pas eu de conséquences ? Comment le comique impossible dans la comédie ne se serait-il pas déplacé ailleurs, et en premier lieu dans le roman ?

           Les contributions rassemblées ici essaient de tirer ces conséquences et de s’interroger sur les « retombées » de l’apprentissage comique de Stendhal. Elles partent de l’idée que le comique est une catégorie essentielle à la compréhension de son œuvre et que, sans en être la clé, il en est à coup sûr une composante majeure, qui a certainement été sous-estimée et qui mérite d’être enfin... prise au sérieux.16

          Pour un état de la question

          Le xixe siècle

           Non pas que ce comique ait été occulté jusqu’à présent. Le xixe siècle y avait déjà été sensible, et d’emblée si l’on en croit le jugement de Balzac :

          
            Cette école [Balzac parle de la « littérature des idées », dont Stendhal est pour lui un représentant], à laquelle nous devons déjà de beaux ouvrages, se recommande par l’abondance des faits, par sa sobriété d’images, par la concision, par la netteté, par la petite phrase de Voltaire, par une façon de conter qu’a eue le xviiie siècle, par le sentiment du comique surtout. M. Beyle et M. Mérimée, malgré leur profond sérieux, ont je ne sais quoi d’ironique et de narquois dans la manière avec laquelle ils posent les faits. Chez eux le comique est contenu. C’est le feu dans le caillou.17

          

           Mais cette perception du comique n’implique pas une véritable reconnaissance. Balzac ne développe pas, ce qui montre que cet aspect de l’écriture stendhalienne ne le retient pas particulièrement. C’est que, comme la majorité de ses contemporains, il ne peut attribuer une valeur vraiment positive au comique, non plus que lui donner une existence autosuffisante. Pour les hommes du xixe siècle, loin d’avoir sa justification en soi, le rire doit toujours cacher quelque chose (le comique « contenu », c’est aussi le comique qui contient : la satire, la méchanceté, l’envie, etc.) et il a souvent partie liée avec le satanique (voir Baudelaire). Dans Le Voleur du 10 janvier 1831, Balzac lui-même avait parlé de « rire de démon » à propos du Rouge. On va donc rencontrer, chez les contemporains de Stendhal, deux attitudes typées à l’égard de son comique. D’une part une fin de non-recevoir, un rejet dû à l’impossibilité de le reconnaître, d’autre part une tendance à l’interpréter en termes de misanthropie, de cynisme, etc.

           De ces deux attitudes, Elme Caro est l’exemple caricatural, qui à la fois traite Stendhal de « cynique de la pire espèce »18 et condamne de façon radicale son rejet du sérieux – en s’appuyant, de façon révélatrice, sur la profession de foi des Promenades dans Rome :

          
            Au terme de cette longue étude [...], nous voudrions résumer notre jugement sur ce talent bizarre, incomplet et faux, et le condenser dans une impression définitive. Cette impression, nous l’emprunterons à Stendhal lui-même : « L’auteur, dit-il quelque part, a un grand désavantage ; rien ou presque rien ne lui semble valoir la peine qu’on en parle avec gravité ». Voilà, réduite à son expression la plus nette, voilà toute la vérité. Rien ne parut à Stendhal valoir la peine qu’on le prît au sérieux et qu’on en parlât sérieusement. Que pourrions-nous ajouter à ce jugement de Stendhal sur lui-même ? Peu de choses, si ce n’est que la postérité pensera exactement de Stendhal ce qu’il pense des sujets divers qu’il a traités.19

          

           On ne peut mieux refuser d’entrer en matière. Pour Auguste Bussière, l’épigramme cache de l’inquiétude, Stendhal « fait marcher le ridicule devant lui [...] pour n’en pas être atteint », il « sue l’ironie » (métaphore significative) parce qu’il porte « la croix de sa vanité ».20 Mais, heureusement, à côté de cette ironie tout « extérieure » il a « dans le for de sa conscience un culte sérieux » pour la recherche du vrai et l’amour du beau et s’il cherche à faire rire, c’est par volonté d’originalité (ibid., p. 174). Sainte-Beuve pense lui aussi que l’ironie de Stendhal cache une sensibilité à vif, mais il est plus sévère en jugeant qu’« elle constituait un travers qui barrait bien de bonnes qualités, et qui brisait même le talent ».21

           On constate que, pour la critique de l’époque, le rire est un phénomène périphérique (du même ordre que la bizarrerie ou l’excentricité de Beyle, unanimement relevées), ne pouvant concerner le cœur de l’œuvre (et de l’homme) et devant s’accompagner de vertus qui le font oublier. L’ironie, point sensible dans la mesure où elle vise parfois le lecteur et où ses limites sont souvent mal déterminées22, est l’objet d’un procès particulièrement virulent : outre Caro et Sainte-Beuve, citons Zola, qui la rapporte au conte philosophique de Voltaire et y voit « un grand mépris des hommes, une adoration des intelligences exceptionnelles qui gouvernent par n’importe quelles armes ».23 La comparaison avec Voltaire, qui apparaissait déjà dans l’analyse de Balzac, devient un leitmotiv commode dispensant les commentateurs d’approfondir un dispositif qui visiblement les trouble. Cette association est un tel cliché qu’Arnould Frémy se sent obligé, dès 1839, de le dénoncer :

          
            D’autres accusent son langage d’être rétrograde, effacé, voltairien ; on a dit que l’auteur de La Chartreuse de Parme est de l’école de Voltaire. On ne saurait trop s’élever contre ces phrases de convention qui ont l’air de cacher de grandes idées et qui au fond ne prouvent rien [...]. Si l’on voulait établir un parallèle ou même quelques liens de parenté entre la pensée de Voltaire et celle de l’auteur de Rouge et Noir, on trouverait peut-être qu’il n’y a rien de moins parent que ces deux esprits-là ; que ce que l’un a laissé, il l’a produit en s’abandonnant et souvent en se jouant, que l’autre au contraire produit presque toujours avec préméditation, après des calculs et des efforts.24

          

           En accentuant son aspect ludique, la mise au point d’Arnould Frémy a le mérite de dédramatiser l’ironie stendhalienne. Plus tard, Taine franchit un pas supplémentaire en montrant qu’elle n’est pas assimilable à de la simple méchanceté :

          
            C’est le sang-froid railleur d’un diplomate parfaitement poli, maître de ses sentiments et même de son mépris, qui hait le sarcasme grossier, et plaisante les gens sans qu’ils s’en doutent. Il y a beaucoup de grâces dans la mesure, et le sourire est toujours plus aimable que le rire. [...] La raillerie dans Beyle est perpétuelle, mais elle n’est point blessante ; il se garde de la colère aussi soigneusement que du mauvais goût. Il se moque de ses héros, de Julien lui-même, avec une discrétion charmante. [...J Parfois la moquerie est jetée en passant ; on ne sait si Beyle y a songé, tant elle est naturelle et ressemble au pur récit [...]. Si parfois Beyle raille avec intention meurtrière, il assomme les gens avec une élégance parfaite. C’est le ton d’un grand seigneur, qui garde les plus belles manières, tout en goûtant le plaisir de rosser un plat coquin.25

          

           Redresseuse de torts et de bêtise (Flaubert n’est à nouveau pas loin), l’ironie est aussi réhabilitée parce qu’elle est liée au naturel de Stendhal. En 1912, Remy de Gourmont, tout en réactivant l’assimilation à Voltaire, pose le même diagnostic : Stendhal écrit sans passion, avec un naturel relevé par une ironie légère et souriante, amusée, un peu comme Voltaire, qui fut, bien plus que le Code, son modèle.26

           Ces deux jugements montrent que l’ironie n’est plus considérée comme un épiphénomène, mais comme une qualité intrinsèque, un élément propre à la nature de Stendhal.

           Ils témoignent surtout d’un changement d’attitude de la critique, initié précisément par des lecteurs comme Taine. On sait que la fin du xixe siècle a vu naître un véritable engouement pour Stendhal, à la faveur notamment de l’édition des Œuvres complètes et de la publication d’un certain nombre d’inédits. Si l’ironie acquiert une valeur positive, c’est donc aussi parce que tout ce qui touche à Stendhal est alors valorisé. Mais si l’admiration enthousiaste dont il bénéficie dès lors rend les lecteurs indulgents à ce qui auparavant était considéré comme de la raillerie malveillante, elle a également pour effet de les « désensibiliser » au comique et à l’ironie. A la suite de la découverte de ses œuvres autobiographiques et dans la foulée de la critique psychologique de Bourget (du reste déjà présente chez Taine), les études sur Stendhal s’orientent vers le « beylisme », une lecture intimiste, marquée par le pessimisme fin de siècle27, pour laquelle le comique n’est pas à l’ordre du jour. D’autre part, la dévotion des inconditionnels de la première heure incline ceux-ci à une lecture « sérieuse » de son œuvre : l’homo stendhalianus (Philippe Berthier)28 est incapable de plaisanter sur son idole et de voir que l’idole plaisante quelquefois.

          Le xxe siècle

           C’est certainement pourquoi les lecteurs de la première moitié du XXe siècle se sont montrés si réfractaires au comique. Leur résistance est telle qu’on peut lire chez un critique pourtant aussi averti qu’Albert Thibaudet :

          
            ... dans le Stendhal à la plume [Thibaudet vient de parler de la « grosse gaieté de commis voyageur » de Stendhal en société], nous ne trouvons jamais un auteur gai. Il a de l’esprit, de l’anecdote. Mais ni il ne rit, ni il ne fait rire.29

          

           Gide lui fait écho en écrivant à propos de Lamiel (!) que la seule chose qui peut le faire rire est la prétention de Stendhal à faire rire, à « chercher encore à se donner pour ce qu’il n’est pas : un auteur gai ».30 De fait, seul Valéry semble avoir été réceptif à la dimension comique, lui qui affirmait dans sa préface à Lucien Leuwen (1927) que le tempérament de Stendhal lui faisait « considérer toutes choses humaines sous l’aspect de la comédie ».31

           Le premier à avoir donné au comique la place qui lui revient est Maurice Bardèche. Non seulement il commence Stendhal romancier (1947) en éclairant ce qu’on pourrait appeler l’éducation comique du jeune Stendhal (l’apprentissage du comique et l’écriture des comédies sont l’objet de ses deux premiers chapitres), mais il n’hésite pas à faire du comique un enjeu essentiel d’œuvres comme Lucien Leuwen et La Chartreuse. Lucien Leuwen est considéré comme le roman où s’opère le passage de la commedia seria à la commedia buffa, de la satire à la gaieté32 et La Chartreuse comme « un ersatz de la haute comédie » (ibid., p. 378).

           Bardèche utilise aussi, à propos de La Chartreuse, l’image d’un contrepoint du comique.33 Cette image se retrouve dans La Création chez Stendhal (1951) de Prévost, qui montre que, fidèle au principe de l’alternance du comique et du grave qu’il avait appliqué dans son théâtre de jeunesse34, Stendhal l’exploite encore dans Le Rouge, où se rencontre une « succession rythmique de chapitres d’intrigue et de tableaux d’observation satirique » (ibid., p. 315). Mais si Prévost est sensible au comique, il n’a pas la sensibilité de Bardèche à l’ironie35, qu’il expédie en deux paragraphes de son chapitre sur le style.36 A cet égard, il semble être resté le jeune lecteur enthousiaste décrit dans Dix-huitième année qui, manifestement, lit au premier degré la phrase de Julien : « Je serai beau sur mon échelle ».37

           En poursuivant l’examen de la critique stendhalienne des années cinquante, on rencontre Georges Blin. Le chapitre de Stendhal et les problèmes de la personnalité (1958) consacré au « spectre du ridicule » envisageant ce dernier dans une perspective plutôt psychologique38, il faut se reporter à Stendhal et les problèmes du roman (1954) pour voir la question du comique traitée d’un point de vue textuel. Blin le fait par le biais des intrusions d’auteur, qui renvoient, comme on sait, à la tradition du roman comique et de ses narrateurs goguenards. Deux pages seulement portent sur le comique proprement dit, mais elles ont l’intérêt de mettre l’accent sur le problème que pose l’« art de komiker » au roman à prétention réaliste : « Car, pas plus que la farce et la science, le rire et l’objectivité ne font bon ménage ».39 (On se souvient que, pour sa part, Auerbach avait fait du sérieux l’un des critères du réalisme.) Blin ne développe pas son analyse du comique, mais il met discrètement le doigt sur son importance : « On croirait même que [Stendhal] a tendu de plus en plus à attirer le roman dans la juridiction d’un comique qui dût être un comique d’auteur » (et Blin de se référer à Lamiel, ibid., p. 247).

           Cette citation et le rapide survol qui la précède permettent de s’apercevoir que, à l’exception de Bardèche, la critique stendhalienne de la première moitié du xxe siècle a plus posé les questions du comique et de l’ironie qu’elle ne les a traitées.

          Les études sur l’ironie. La contribution de Grenoble

           En ce qui concerne l’ironie, les choses vont notablement changer à partir des années cinquante, avec les travaux bien connus de Victor Brombert, Grahame C. Jones et René Bourgeois. Stendhal et la voie oblique, qui paraît en 1954, peut être considéré comme l’ouvrage fondateur des études sur l’ironie stendhalienne. Même si la peur du lecteur ou la timidité auxquelles est attribuée cette ironie sont contestables (et n’ont pas manqué d’être contestées), les analyses que Brombert propose du double jeu d’adhésion et de détachement du narrateur envers ses personnages40 et des intrusions ironiques comme forme concrète du conflit entre le raisonnable et le romanesque (p. 99) s’imposent toujours comme les prolégomènes indispensables à toute réflexion sur l’ironie chez Stendhal.

           L’ouvrage de Grahame C. Jones, L’Ironie dans les romans de Stendhal (1966), surprend quant à lui par son absence de présupposés théoriques : l’ironie n’y est même pas définie (elle semble parfois se confondre avec la satire sociale). Mais, malgré son empirisme, Jones débrouille avec efficacité l’ironie romanesque (on regrette d’ailleurs qu’elle ne soit pas spécifiée par rapport à celle d’autres genres pratiqués par Stendhal), à l’aide en particulier des notions de « personnage ironique », qui « incarne [...] l’ironie de son créateur »41, tels François Leuwen ou Mosca, et d’« ironie de situation ». C’est l’attention à cette dernière qui fait l’originalité de Jones par rapport à Brombert, qu’il redouble souvent pour le reste : l’attention à ces paradoxes ironiques qui veulent que le mariage soit une source de malheur dans Armance, que dans Le Rouge un condamné condamne la société et que Lucien Leuwen s’enfuie de Nancy en se croyant trahi alors qu’il est éperdument aimé.

           Comme Grahame C. Jones, René Bourgeois parcourt les différents romans de Stendhal dans le chapitre « Stendhal, ou la diversion ironique » de son essai sur L’Ironie romantique (1974). Opposant Octave incapable de jouer, car il n’a pas reçu d’« éducation ironique »42, à Julien et Lucien qui sont des maîtres du jeu social et du masque, René Bourgeois pose la question du rapport de l’hypocrisie à l’ironie : l’hypocrisie de Julien est une ironie, car c’est une feinte pour démasquer les hypocrites. Mais cette ironie, qui est une « application sérieuse », n’a pas la ludicité de celle de Lucien, qui a le « sentiment toujours en éveil de la comédie à jouer » (p. 119), jusqu’à ce que son amour pour Mme de Chasteller transforme son ironie en bouffonnerie. Selon la définition qui en fait une « plaisanterie réussie », Féder serait le roman le plus proche de l’ironie romantique, alors que Lamiel ne présenterait qu’une ironie au sens rhétorique, comparable à celle des romans violemment antisociaux de Pétrus Borel ou Charles Lassailly. Quant à La Chartreuse, on peut regretter qu’un seul paragraphe lui soit consacré : pour René Bourgeois, Fabrice et Mosca sont, du point de vue de l’ironie, en retrait par rapport aux avatars antérieurs du héros stendhalien et l’atmosphère de tension de la fin du roman exclut « toute idée de triomphe ironique » (p. 125). Ce jugement n’est-il pas un peu hâtif ? Ne peut-on pas lui opposer les dernières lignes du roman43, même si le « triomphe ironique » qu’elles représentent ne profite qu’à Mosca ?

           Les essais de René Bourgeois et de Grahame C. Jones, initialement des thèses de l’université de Grenoble, témoignent qu’il existe déjà presque une tradition critique grenobloise sur le sujet qui nous occupe. Le présent ouvrage s’inscrit donc dans une continuité. Outre les pages déjà citées de Victor Del Litto, on mentionnera encore les deux articles de Léon Cellier, « Rires, sourires et larmes dans La Chartreuse de Parme »44 et « Rires, sourires et larmes dans Le Rouge et le Noir »45, bien que les rires et les sourires qui l’intéressent soient uniquement ceux des personnages romanesques et non ceux que le texte peut provoquer chez le lecteur. Au moins Léon Cellier a-t-il eu le mérite d’attirer l’attention sur l’importance du rire, pour lui élément d’une thématique qui permet de retracer les « étapes » de l’évolution des personnages, de « pénétrer à l’intérieur des âmes ».46

           Il s’en faut pourtant que cet intérêt pour le rire et l’ironie ait été unanimement partagé.47 Un Grenoblois en tout cas y a été réfractaire : Gilbert Durand. Dans son article sur « Lucien Leuwen ou l’héroïsme à l’envers », comment ne voit-il pas que ce qu’il assimile à une « dégradation » prend un tout autre sens si on le met sur le compte d’une volonté de comique, et que, si la physionomie de certains personnages est comparée à celle d’animaux, cet « aspect thériomorphe » ou « ophidien » s’explique par la caricature48 ? Dans Le Décor mythique de La Chartreuse de Panne, la lecture « sérieuse » qu’il pratique le conduit par exemple à interpréter l’épisode de Waterloo comme une univoque « initiation au courage ».49 Il est vrai qu’il considère la littérature comme « un département du mythe » (p. 12) et qu’il ne peut par conséquent être sensible à ces effets essentiellement textuels que sont le comique et l’ironie. C.W. Thompson, qui leur donne, lui, toute l’importance qu’ils méritent, s’était d’ailleurs également étonné que les ironies du texte soient ainsi « négligées » par Durand.50

           Pour être complet, ce parcours se doit de mentionner, en dehors des études ponctuelles dont le lecteur trouvera un relevé dans la bibliographie, l’importante contribution de Michel Crouzet, qui semble le seul, ces dernières années, à avoir abordé de front la question du comique. Dans La Poétique de Stendhal, il propose déjà quelques aperçus programmatiques sur le comique conçu par Stendhal comme une « catégorie esthétique supérieure » qui s’incarnerait idéalement dans l’opera buffa et que La Chartreuse et Lamiel essaieraient de réaliser sur le plan littéraire.51 Cette réflexion sur le comique a trouvé son prolongement dans certaines pages de ses Quatre études sur Lucien Leuwen52, dans des articles sur La Chartreuse (« La Chartreuse, roman de l’esprit »53 et « Viva la libertà. Viva l’ilarità ! »54), et surtout dans une importante étude sur Le Rouge intitulée « Roman et musicalité ».55 Crouzet estime que Stendhal tire de la musique « des possibilités de jeu et de comique illimitées » (la pluralité de tons, sur le mode du misto d’allégresse et de tendresse de l’opéra bouffe, l’accompagnement moqueur, les dissonances, etc., ibid., p. 62), mais qu’il y a en outre dans Le Rouge un « désir d’aller au-delà du comique littéraire, lesté trop lourdement d’intention satirique, suspect de rester tendancieux, méchant, ou limité à un but ». Ce désir d’« hilarité » gratuite (non plus « rire de quelque chose, mais rire, rire absolument », p. 68) emprunte néanmoins des techniques comiques traditionnelles telles que la caricature, le burlesque, la parodie et l’autoparodie.

           A noter que Michel Crouzet utilise la notion de « sur-comique » pour désigner l’effet de la caricature lorsqu’elle est chargée de rendre une « vérité “réaliste” [qui] est au-delà du vrai, dans une exagération des traits, une outrance qui s’apparente à la liberté du théâtre lyrique » (p. 71). Cette notion témoigne bien du pouvoir désormais attribué au comique stendhalien. Des résistances des premiers critiques à cette sorte de reconnaissance suprême que représente le sur-comique, on mesure le chemin parcouru...

          Le comique réévalué

           Issues d’un cycle de conférences et d’une journée d’études organisés à l’université Stendhal par le Centre d’études stendhaliennes et romantiques durant l’année universitaire 1995-1996, les études qui suivent rouvrent donc le dossier du comique. Présentons-les rapidement afin d’esquisser ce qu’elles peuvent apporter de nouveau.

           Un premier ensemble de contributions s’articule autour de la genèse du comique stendhalien. Pierre-Louis Rey (« L’espagnolisme contre le génie comique ») rappelle l’importance de Don Quichotte dans l’éducation comique du jeune Beyle et met l’accent sur le problème qu’implique le modèle cervantesque : comment rire de la passion d’un personnage ? comment railler sans dégrader ? C’est parce que son « espagnolisme » va en diminuant que Stendhal peut surmonter cette difficulté et doter progressivement ses héros d’une capacité d’autodérision leur permettant de dépasser leur propre « donquichottisme ».

           Comme nous l’avons vu, le rapport de Stendhal à Molière est fondamental : Jean Serroy le traite (« Stendhal et Molière ») en analysant les quatre lectures successives pratiquées par l’apprend dramaturge et leur rôle décisif dans la constitution de sa poétique et de ses idées sur le comique. Stendhal, on le sait, en vient à préférer Regnard à Molière, car il a rencontré chez le premier la possibilité d’un rire innocent, d’une pure gaieté qu’il regrette de ne pas trouver dans le comique trop orienté vers la critique sociale, trop satirique du second. Ce refus de la satire ne l’empêche cependant pas de la pratiquer lui-même dans l’une de ses premières œuvres, l’Histoire de la peinture en Italie, dans laquelle Marie-Pierre Chabanne (« L’Histoire de la peinture en Italie : de l’ekphrasis à la satire anticléricale ») montre comment l’esthétique de la terreur commanditée par l’Église catholique et adoptée par Michel-Ange est brocardée par Stendhal au moyen, entre autres, d’une ironie à la Voltaire (le rapprochement tant de fois évoqué est ici illustré par des exemples).

           Enfin, la caricature étant l’équivalent plastique de la satire, il n’était pas sans intérêt de situer Stendhal par rapport à un mode de représentation comique qui connaît un développement spectaculaire au xixe siècle. Si, comme le montre Janine Gallant (« Stendhal et la caricature »), Stendhal reste curieusement en retrait par rapport à certains de ses contemporains (voir Balzac) dans son attention aux caricatures qui fleurissent sous la monarchie de Juillet, en revanche la caricature comme motif thématique prend de plus en plus d’importance dans ses romans, et cette importance croissante est parallèle à celle du comique.

           Une deuxième partie regroupe des articles sur le comique et l’ironie dans les œuvres autobiographiques. Se concentrant sur les Souvenirs d’égotisme, Béatrice Didier (« Comique, ironie, humour dans les écrits intimes de Stendhal ») esquisse une typologie du comique en fonction de ses cibles (les autres, le sujet autobiographique) et de ses registres (comique de caractère, comique de situation). Liant comique et ironie, elle souligne qu’ils sont un moyen de connaissance du moi dans la mesure où ils permettent au sujet, outre de surmonter le dégoût de parler de soi, de s’appréhender comme autre pendant un temps, le temps de l’autodérision. Nathalie Roelens (« Égotisme et autodérision chez Stendhal... ») poursuit dans cette voie en montrant que l’égotisme implique l’autodérision (elle remarque du reste que le mot « égotisme » figure pour la première fois dans un article de Stendhal sur le rire), mais qu’il est aussi constamment menacé par le sérieux. Cette dialectique du comique et du sérieux est examinée à travers les figures de la chute et du fiasco. Dans « Henry Brulard : ironie et continuité », Victor Brombert s’attache à son tour à la question du sérieux, ou plutôt du refus du sérieux, en suggérant, dans le fil de ses analyses de La Voie oblique, que l’ironie et le goût du masque56 ont pour but de protéger le sérieux tout en rejetant l’esprit de sérieux. Béatrice Didier avait terminé son étude en relevant les effets de discontinuité provoqués par le comique dans l’autobiographie ; Brombert reprend l’analyse à propos de l’ironie, montrant quelles unités se dessinent au-delà de ces discontinuités.

           Dans l’article de Sheila Bell (« La conscience parodique chez Stendhal : le cas d’Armance ») qui ouvre la troisième partie, consacrée au comique dans le roman, un détour par la Vie de Henry Brulard assure la transition avec ce qui précède. Il y est rappelé à quel point, dans son autobiographie, Stendhal construit son identité à travers la transformation comique (c’est une définition de la parodie) des textes de Rousseau et Chateaubriand et comment les mêmes détournements installent Armance dans un registre qui à bien des égards ressortit au comique. L’analyse avait été faite pour René par J.M. Sykes57, Sheila Bell l’élargit à d’autres hypotextes : La Princesse de Clèves, Les Liaisons dangereuses, La Nouvelle Héloïse, Le Misanthrope. On se souvient que Gérard Genette avait quant à lui attiré l’attention sur le caractère parodique de l’échange épistolaire entre Julien et Mme de Fervaques dans Le Rouge et le Noir.58

           Les deux contributions suivantes traitent de Lucien Leuwen. Martine Reid (« Rires »), qui commence par opposer ce roman « où l’on rit...















images/cover.jpg
STENDHAL

et le

COMIQUF.

Textes réunis
et présentés par
Daniel Sangsue






images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books








