




HISTOIRE DES VIKINGS



Du même auteur

Le Monde franc et les Vikings (viiie-xe  siècle), Paris, Albin Michel, 
coll. « L’évolution de l’humanité », 2009.

La Première Normandie (xe-xie siècles). Sur les frontières de la Haute-
Normandie, identité et construction d’une principauté, Caen, Presses 
universitaires de Caen, coll. « Bibliothèque du Pôle universitaire 
normand », 2004 ; 2e éd. 2006.

Les Vikings, Paris, PUF, coll. « Que sais-je ? », 2004 (3e éd. 2018).



Pierre Bauduin

HISTOIRE DES VIKINGS
Des invasions à la diaspora

Tallandier



Cartes : © Centre Michel de Boüard-CRAHAM (UMR 6273) /  

Éditions Tallandier, 2019

© Éditions Tallandier, 2019

48, rue du Faubourg-Montmartre – 75009 Paris

www.tallandier.com

ISBN : 979‑10‑210‑2130‑3

www.tallandier.com


Avant-propos

Les vikings suscitent passions et questions. Le présent ouvrage s’ef-
force de comprendre les premières et de répondre aux secondes. Sans 
doute est-ce là une bien grande ambition, au regard de l’ampleur des 
travaux déjà publiés et qui continuent, chaque année, de témoigner de 
l’intérêt et de la curiosité provoqués par les vikings. Cela rend aussi 
nécessaire un essai de synthèse, dont les orientations sont expliquées 
dans l’introduction de ce volume.

Ce livre est le résultat d’une longue fréquentation des vikings, depuis 
plus d’une vingtaine d’années. Je suis arrivé aux vikings parce que, 
travaillant sur les origines et les débuts du duché de Normandie, je 
fus amené à m’intéresser à leur établissement en Neustrie et à leurs 
relations avec la société franque. Il fallait situer cette expérience dans 
les tentatives faites par le pouvoir franc pour s’accorder avec les chefs 
vikings opérant dans le royaume et dégager les conditions politiques 
et sociales qui avaient favorisé l’intégration des premiers comtes nor-
mands de Rouen dans l’espace politique de la Francie occidentale.

Il est vite apparu la nécessité d’établir des comparaisons avec les 
autres fondations issues du mouvement viking dans l’ouest de l’Europe, 
en considérant les liens entre l’installation des vikings et les évolutions 
internes du monde scandinave, les différentes réactions des sociétés 
concernées par l’arrivée des nouveaux venus, l’insertion – réussie ou 
non – de ces derniers dans les structures politiques et sociales des pays 
de l’Occident chrétien, les processus d’acculturation révélés par la 
christianisation, les échanges linguistiques ou les témoignages archéo-
logiques. La double nécessité d’envisager le mouvement viking dans sa 

7



globalité tout en tenant compte de la diversité des expériences menées 
dans chacun des pays ou régions concernés m’a conduit, à l’occasion 
d’un projet franco-russe, à étendre le champ d’investigation dans l’est 
de l’Europe et à élargir le questionnement pour l’engager dans une 
direction –  celle des transferts culturels  – sous-jacente à ce volume. 
D’autres perspectives, parfois seulement esquissées ou abordées dans 
des travaux récents qu’il convenait de discuter, ont trouvé place dans 
cette approche, des origines du phénomène viking, qu’il fallait resti-
tuer dans le contexte des sociétés scandinaves du Ier millénaire et de 
l’essor des échanges de toute nature, à une réflexion sur la violence 
ou encore sur les identités, de l’historiographie moderne et contem-
poraine de ce que l’on appelait naguère les « invasions normandes » 
à l’émergence, au début du xxie  siècle, d’un nouvel objet d’histoire, 
la « diaspora viking ».

Cet élargissement progressif, à la fois dans l’espace et quant aux 
problématiques touchant aux vikings, m’a convaincu de la nécessité 
d’un mouvement inverse permettant l’élaboration de la synthèse qui 
est aujourd’hui proposée. Le cheminement en est aisément repérable 
dans l’architecture de ce volume, de même que les choix – forcément 
discutables  – qui ont été faits. Comme tels, ils ne relèvent pas de 
l’exhaustivité ou de l’encyclopédisme, mais bien plutôt d’une lecture 
que je propose de partager.

HISTOIRE DES VIKINGS



Introduction

« En tout cas, il y eut un peuple du Nord (Aquilonalis certe gentis), 
je veux dire les Normands (Normanni), race d’hommes connus pour 
être toujours prêts à persécuter sans mesure les autres peuples par les 
pillages, les incendies et les rapines ; ils prirent l’habitude de remon-
ter fréquemment le susdit fleuve [la Sèvre] en mettant à mort et en 
dépouillant de leurs biens tous ceux qu’ils pouvaient trouver sur leur 
chemin. On chante (cantatur) qu’une grande partie de ces colliberts 
fut détruite par le glaive des Normands, non sans que ceux-ci aient 
subi un grand massacre des leurs1. » Dans le récit sur la fondation de 
l’abbaye de Maillezais, située dans la région du Marais poitevin, qu’il 
compose entre 1067 et  1072‑1073, le moine Pierre décrit le site de 
l’île où fut établi le monastère, un espace sauvage et boisé, entouré 
de marais, où seuls vivaient des ressources de la pêche des colliberts 
« prompts à la colère et presque implacables, sauvages, cruels, incré-
dules et grossiers et [qui] n’ont pour ainsi dire presque aucune trace 
d’humanité ». La suite du texte rapporte la construction par le duc 
d’Aquitaine Guillaume Fier-à-Bras (963‑995), venu se livrer à la chasse, 
d’une fortification sur l’île parce qu’il lui était « impossible d’ignorer 
la rage des Normands (Normannorum rabies) » et afin de « réprimer 
la férocité (feritas) de ceux-ci ». Il arriva peu après qu’un chevalier, 
Goscelme, poursuivit un sanglier d’une taille extraordinaire que nul 
ne réussissait à atteindre. Il découvrit sa tanière au milieu des ruines 
d’une église et, pris de peur devant l’animal, il lui jeta une pierre 
d’autel, mais fut aussitôt frappé par le châtiment divin pour cette 
profanation qui le laissa aveugle et paralysé. L’épouse du duc, Emma 

9



de Blois, conseilla à Goscelme de réparer sa faute et décida alors, en 
accord avec son mari, de fonder en ce lieu un monastère.

Nous laisserons ici les topoï légendaires associés à la fondation 
dont le scénario (nature sauvage, redécouverte d’une église ruinée 
par l’intermédiaire d’un animal sauvage) rappelle étrangement celui 
de la restauration des abbayes normandes (Jumièges, Fontenelle/Saint-
Wandrille, Fécamp)2. Si l’on ignore la réalité et le moment de l’affron-
tement relaté entre les « colliberts » et les « Normands », la menace 
viking dans cette région au ixe siècle, et encore dans la seconde moitié 
du xe siècle ou au début du xie siècle, n’est nullement exclue3. À lire 
le moine Pierre, celui-ci faisait l’objet d’une tradition orale toujours 
vivante au moment où le rédacteur écrivait. Le plus surprenant est la 
description des colliberts – des hommes de condition servile4 –, ravalés 
à une sorte d’infra-humanité qui ne dépareille pas celle des assaillants 
nordiques. Il ne faut pourtant pas s’en étonner outre mesure. De tels 
accents concernant des hommes de vile condition qui prirent les armes 
contre les vikings se retrouvent dans d’autres sources : ainsi en 859, les 
gens du commun (vulgus promiscuum) habitant entre Seine et Loire, 
qui s’étaient ligués pour résister bravement (fortiter) aux « Danois », 
sont taillés en pièces par les membres de l’aristocratie locale estimant 
qu’une telle association était une menace à leur pouvoir5. La défaite 
des manants met mieux en relief l’action du duc, qui, dans le passage 
suivant, assure la protection des lieux  : c’est à lui, plus qu’aux colli-
berts, auxquels on reconnaît tout de même une certaine efficacité, que 
revient la défense et la reprise en main du pays. Conjecturer que les 
hommes du Nord ont pu être employés par les puissants pour ramener 
à l’ordre une population sur laquelle, manifestement, nul n’avait prise 
serait sans doute s’aventurer au-delà de ce que dit le moine Pierre.

Revenons aux Normanni. Pillages, incendies, rapines, meurtres, rage, 
férocité  : le texte du moine Pierre rassemble quelques-uns des traits 
de l’action et des caractéristiques morales des vikings repris inlassa-
blement par les sources médiévales contemporaines et postérieures 
aux « invasions vikings », qu’elles ont contribué à caractériser dans 
l’historiographie moderne. Nous reviendrons ultérieurement sur ces 
représentations contemporaines des vikings6. Il suffira ici de rappe-
ler qu’elles furent surtout transmises par les sources occidentales et 

HISTOIRE DES VIKINGS

10



émanent principalement des victimes des assaillants ou de personnes 
qui ont partagé leurs frayeurs. Leurs auteurs sont le plus souvent des 
hommes d’Église vivant dans des lieux qui étaient des cibles privi-
légiées des vikings. Ils ne sont pas toujours les témoins directs des 
événements, mais rapportent aussi les rumeurs colportées sur les assail-
lants : leur récit témoigne ainsi autant du retentissement des attaques 
sur les populations que des agressions elles-mêmes.

C’est d’abord une image négative qui retient l’attention. Les vikings 
sont présentés comme des « barbares », des païens, des pirates, des 
hommes cruels, cupides, sanguinaires et farouches. Ils apportent la 
ruine et le malheur, agissent par ruse et par duplicité. Ils pillent, 
incendient, dévastent, massacrent des populations sans défense, avi-
lissent leurs victimes, profanent les églises, s’en prennent aux ser-
viteurs de Dieu. Certains auteurs n’hésitent pas à les diaboliser  : à 
la fin du ixe  siècle, Abbon de Saint-Germain, par exemple, utilise 
des expressions telles que « fils du Diable » ou « issus de la race de 
Satan7 ». Cette image du viking féroce et destructeur se retrouve aussi 
bien dans les sources franques qu’anglo-saxonnes8. Il faut toutefois 
se garder de la généraliser à l’extrême. L’image des vikings n’est pas 
statique mais évolue selon les auteurs et au cours du temps : les traits 
négatifs se renforcent à mesure que leurs raids s’aggravent, dans la 
seconde moitié du ixe  siècle ou, en Angleterre, à la fin du xe  siècle9. 
Les exactions commises furent également amplifiées par des récits 
ultérieurs, et avec elles les stéréotypes associés aux hommes du Nord10. 
Ces derniers peuvent être l’objet de plaisanteries ou de remarques 
facétieuses, qui sont parfois une manière d’interpeller les chrétiens 
qui se commettent avec eux11. Même s’ils sont moins fréquents et 
moins souvent retenus, il existe aussi des textes qui les dépeignent 
sous des traits moins négatifs  : dans son Poème sur Louis le Pieux, 
Ermold le Noir décrit les Danois comme un peuple rapide et léger, 
habile aux armes, dont la réputation s’étend au loin, beau, agréable 
de visage et de taille12. L’habileté à manier les armes et l’audace des 
vikings sont reconnues par d’autres sources13. Les textes anglo-saxons 
témoignent d’un mélange de rejet, de fascination et d’attractivité à 
l’égard d’hommes qui présentent d’indiscutables traits de barbarie, 
mais aussi d’un prestige indéniable que leur valent leurs succès14.

INTRODUCTION

11



Il serait abusif de décrire le propos des auteurs occidentaux uni-
quement sous les traits d’une « rhétorique des lamentations » (Albert 
d’Haenens). En dépit d’exagérations ou de désinformations, ils s’ins-
pirent de faits véridiques et, même amplifiée, la frayeur provoquée 
était bien réelle. Cette image doit également être replacée dans les 
schémas culturels et idéologiques de leurs auteurs. Elle est le fait de 
clercs formés à la lecture et à la méditation de la Bible et des Pères 
de l’Église, et qui transposent à l’histoire de leur temps une vision 
chrétienne de l’histoire du monde. Ils reprennent les mêmes termes que 
les auteurs bibliques pour décrire leurs malheurs15. Ils font également 
appel à leur culture latine de l’Antiquité profane, à la fois pour modeler 
leurs œuvres et pour raconter des scènes contemporaines. Selon une 
expression de Lucien Musset, les clercs se seraient ainsi montrés moins 
soucieux de décrire exactement la vérité que de « recouvrir les vikings 
de la défroque de tous les barbares de bibliothèque16 ».

L’explication, cependant, ne relève pas uniquement du domaine de 
la culture lettrée des auteurs, mais aussi de schémas d’interprétation 
qui s’intègrent à une vision chrétienne de l’histoire. Les revers furent 
interprétés comme des châtiments voulus par Dieu17, qui devaient être 
subis avec patience afin de pouvoir désarmer la colère divine. Albert 
d’Haenens y voyait l’expression d’un fatalisme ou d’une résignation, 
mais cette opinion doit être nuancée18 : les témoignages contemporains, 
en effet, ne reflètent pas une attitude passive des clercs. Au contraire, 
ceux-ci appellent leurs coreligionnaires à faire pénitence et à réveiller 
leur foi et leur dévotion. Par ailleurs, le clergé ne voit aucune contra-
diction entre la conviction qu’un châtiment voulu par Dieu afflige 
les chrétiens et la nécessité de prendre des mesures défensives pour 
se protéger des assaillants. Les païens ne sont pas uniquement des 
ennemis à combattre, mais il est parmi eux des hommes dont il faut 
tenter de sauver l’âme et d’intégrer, par le biais de la conversion, à 
la société chrétienne.

Les sources écrites désignent les vikings (nous reviendrons sur ce 
mot) sous différents noms, qui renvoient à leurs origines supposées, 
à leurs activités, à leur religion, à des caractéristiques culturelles ou 
morales, avec toutefois des différences selon les langues ou les auteurs. 
Les sources latines parlent fréquemment de Normanni (« Normands »), 

HISTOIRE DES VIKINGS

12



de Dani (« Danois »), de pyratae (« pirates »), de pagani (« païens »), 
que l’on retrouve aussi dans les textes anglo-saxons (Norðmenn ; Dene ; 
hæðene). Ne voyons pas dans les premiers (« Normands », « Danois ») 
des qualificatifs ethniques. Les Normanni ont le sens d’« hommes 
du Nord », même si dans certains textes tardifs ils ont pu désigner 
aussi plus spécifiquement des Norvégiens. Et parce que parmi les 
« Normands », les Francs et les Anglo-Saxons eurent le plus souvent 
affaire à des Dani, les textes admettent souvent une équivalence entre 
les deux. Les sources irlandaises –  qui emploient de manière épi-
sodique Nordmanni (surtout dans un contexte dublinois) – décrivent 
les nouveaux venus d’abord (jusqu’aux années 820) comme des « gen-
tils » (latin : gentiles ; vieil irlandais : genti), au sens hébraïque du mot, 
comme des « païens ». À partir de la fin des années 820, à mesure que 
les raids s’intensifient, apparaît le terme de gaill (« étrangers ») qui 
s’impose aux ixe-xe siècles jusqu’au milieu du xiie siècle, parmi lesquels 
on distinguera sporadiquement les Dubgaill (« étrangers sombres ») et 
les Finngaill (« étrangers clairs »), dont l’interprétation est discutée, 
et les Gall-Goídil (« étrangers gaélophones »)19.

Les vikings sont parfois simplement qualifiés d’après la force armée 
qui conduit les opérations, telle que la « grande armée » (micel here), 
dans la Chronique anglo-saxonne), ou la « grande flotte des païens » 
(magna paganorum classis, chez Asser) qui opèrent en Angleterre à 
partir de 865, les « gens de la flotte » (flotan, et son dérivé scipflotan, 
« les gens de la flotte de navires »), ou tout simplement l’armée (here). 
À partir des années 830, d’abord en Irlande20, puis rapidement dans 
le reste des îles Britanniques et sur le continent, les noms des chefs 
qui conduisent les flottes ou les bandes vikings sont mentionnés. Cette 
sortie de l’anonymat traduit à la fois une amplification de leurs acti-
vités et une implication accrue dans les affaires des territoires et des 
populations qui y sont confrontés. Elle souligne également que ces 
groupes se constituent autour de chefs de bandes capables de réunir 
des forces hétéroclites pour un objectif commun –  d’abord s’enri-
chir – et de conserver, si le succès est au rendez-vous, la cohésion des 
hommes qui se sont joints à eux.

Les sources emploient rarement le mot viking, dont l’origine est 
discutée. Une étymologie souvent suggérée est wik (« anse, baie »), le 

INTRODUCTION

13



« viking » serait ainsi « l’homme de la baie ». Le terme peut aussi 
dériver du wic (de même racine que le latin vicus), dans le sens d’ag-
glomération marchande, qui a laissé son nom à plusieurs sites por-
tuaires riverains des mers septentrionales (Quentovic dans le nord de 
la Gaule, Hamwih ou Sandwich en Angleterre). Il a parfois été associé 
à la Vík (auj.  Viken), la région du fjord d’Oslo, ou au verbe víkja, 
renvoyant à une technique de navigation. Il n’y a pas de certitude sur 
ce point, et l’étymologie (supposée) ne résout pas les questions posées 
par les significations qui ont pu être associées ultérieurement au mot21. 
Les plus anciennes occurrences connues (uuicingsceadan, uuicingscea-
dae, wicingscaeðan) se retrouvent dans des glossaires anglo-saxons à 
partir du viie siècle, donc avant le mouvement viking, si l’on en retient 
sa chronologie traditionnelle, et le mot est associé à la piraterie ou à 
l’état de pirate, traduisant le latin piraticam ou piratici, présentés comme 
une activité criminelle (que rend scaeða, « crime »)22. Wicing est ensuite 
employé, mais rarement, dans les sources anglo-saxonnes (par exemple, 
la Chronique anglo-saxonne pour les années  879, 885, 917, 982 ; le 
poème de la Bataille de Maldon, fin xe  siècle)  : il garde un sens de 
pirate (chez Ælfric d’Eynsham), mais davantage pour désigner des 
groupes spécifiques que le gros des armées vikings (Chronique anglo-
saxonne) et acquiert aussi un sens plus général pour désigner les assail-
lants nordiques (Maldon23). Les sources norroises contemporaines 
(inscriptions runiques, poésies scaldiques) distinguent le víkingr (pluriel 
víkingar) et la víking24. Le premier désigne un personnage, peut être 
employé comme nom propre (Víkingr), ce qui dénote une connotation 
positive, mais apparaît plus souvent (notamment dans les vers scal-
diques) comme nom commun pour qualifier des ennemis, des oppo-
sants ou en tout cas des gens dont il fallait se méfier. Le contexte 
d’utilisation du mot suggère que les víkingar (le terme est surtout 
employé au pluriel) agissaient en groupe, pour des opérations militaires 
liées à la piraterie ou du moins aux activités maritimes. La víking 
renvoie à une activité de cette nature  : partir í víkingu, c’est aller 
généralement en expédition maritime à des fins de commerce et/ou 
de prédation. Même si víkingr peut revêtir un sens péjoratif, les activités 
auxquelles se livre celui qui est ainsi qualifié sont acceptées par la 
société. Dans la littérature norroise postérieure à la période viking, 

HISTOIRE DES VIKINGS

14



particulièrement les sagas rédigées à partir de la fin du xiie  siècle, 
víkingr et víking acquièrent un sens plus large mais qui peut varier 
selon les contextes géographiques ou littéraires. Quelles que soient les 
sources norroises, enfin, víkingr, même s’il se rapporte souvent à un 
Scandinave, ne renvoie pas à une identité ethnique particulière. Les 
Scandinaves qui s’aventurèrent sur les routes de l’Orient sont fréquem-
ment qualifiés de « Rous » (Rus’) ou de « Varègues ». Le premier terme 
(Rhôs) apparaît dans une source occidentale, les Annales de Saint-
Bertin, sous l’année  839, et il est également attesté dans les sources 
arabes ou byzantines à partir du milieu du ixe siècle. « Rous » désigne 
à l’origine des groupes établis le long des itinéraires commerciaux de 
l’Europe orientale, plus particulièrement les élites princières et leur 
suite, et ultérieurement, à partir du xe siècle, les habitants de la Russie 
d’Europe (quelle que soit leur origine) et le pays lui-même. Le nom 
renvoie probablement au mode de déplacement utilisé, la navigation 
à la rame, pour qualifier des hommes venus de Scandinavie voyageant 
dans les eaux de la Baltique et il fut emprunté par les populations 
finnoises entrées très tôt à leur contact. Les historiens modernes ont 
souvent retenu le terme de « Varègues », attesté par les sources dans 
différentes langues (russe  : varjagi ; grec  : varangoi ; arabe  : warank ; 
norrois : væringjar), pour mieux distinguer des vikings opérant à l’ouest 
du continent européen. Le nom est entré en usage plus tardivement, 
dans le courant du xe siècle, pour désigner des Scandinaves au service 
des princes russes ou de l’empereur byzantin, peut-être pour mieux 
différencier les nouveaux arrivants – mercenaires ou marchands – des 
Rous déjà slavisés. Là encore, il convient de demeurer très prudent 
quant aux étiquettes ethniques accolées aux termes employés.

Cette dernière remarque revêt une importance particulière en rai-
son des développements sémantiques et des usages du mot « viking » 
depuis le xixe  siècle, sur lesquels nous reviendrons dans un chapitre 
ultérieur. Il est devenu en effet courant d’employer « viking » pour 
désigner des populations, des territoires, des activités ou des traits 
de civilisation qui se rapportent aux Scandinaves de la période 
viking. Cette équivalence, souvent associée à une capitalisation du 
nom « Viking » (avec une majuscule), est aujourd’hui de plus en plus 
contestée, notamment en ce qu’elle colore d’une acception ethnique 

INTRODUCTION

15



des groupes ou des populations dont la cohésion ne se fondait pas 
sur l’ethnicité. Parmi les acceptions actuelles figurent donc un « label 
culturel » accordé au mot, le caractère « transnational », voire « trans-
migrant », des groupes qu’il qualifie ou –  mais ce n’est pas contra-
dictoire – des définitions qui renvoient au plus près des activités de 
rouliers des mers faites par les vikings pour s’enrichir25. Le débat n’est 
pas anecdotique, car il procède d’une volonté de ne pas essentiali-
ser les vikings et d’inscrire jusque dans la graphie du mot quelques 
vérités admises par l’immense majorité des historiens et qui relèvent 
parfois simplement du bon sens  : les Scandinaves n’étaient pas tous 
des vikings ; les vikings n’étaient pas tous scandinaves ; il n’y avait 
pas de « peuple viking ». Le choix d’utiliser un « v » minuscule dans 
ce volume répond à cette préoccupation. Pour autant, cette graphie 
n’adhère pas au choix de ramener simplement les vikings à leur activité 
í víkingu, car ces derniers s’inscrivent également dans une mémoire 
culturelle née durant les temps vikings et surtout développée ensuite, 
tandis que les débats historiographiques récents, par exemple autour 
de la « diaspora viking », renvoient largement au-delà d’un genre de 
vie ou d’activités en connotant fortement « viking » d’une acception 
culturelle.

Les vikings sont devenus un objet d’étude complexe, que traduit 
assez bien le passage, en moins d’un demi-siècle, d’une orientation 
dominante donnée aux « invasions normandes » au thème de la « dias-
pora viking », développé depuis le milieu des années 2000. Le but 
de cet ouvrage est de proposer une lecture du phénomène viking qui 
intègre les orientations d’une recherche qui a évolué dans plusieurs 
directions. Celle-ci comportera cinq tableaux.

Les vikings appartiennent à la mémoire culturelle de l’Europe ; leur 
histoire et leurs représentations fascinent aujourd’hui bien au-delà du 
continent européen, y compris dans la culture de pays qui n’ont jamais 
été concernés de près ou de loin par leur expansion. Il importe donc 
de comprendre comment les vikings ont été construits aux époques 
moderne et contemporaine. Ce préalable aide à aborder la façon dont 
s’est élaboré le savoir historique les concernant, en particulier le poids 
des traditions nationales et des écoles historiographiques, afin de déter-
miner comment elles influencèrent notre connaissance des vikings. 

HISTOIRE DES VIKINGS

16



Parce que cette construction des savoirs dépend aussi des sources 
disponibles, et que celles relatives aux vikings varient d’une région 
ou d’un pays à l’autre, il nous faudra compléter cette perspective 
historiographique par une présentation des sources. Elle précédera 
un synopsis de la période qui servira de trame aux facteurs étudiés 
dans les chapitres ultérieurs.

Il est possible de réfuter les formes d’essentialisme à fondement eth-
nique et il est certain qu’une approche de l’Europe du Nord pour 
le Ier  millénaire de notre ère ne saurait s’embarrasser des frontières 
étatiques modernes –  ce qui ne veut pas dire qu’il n’existait pas des 
espaces de transition et des limites au sein d’une Scandinavie longtemps 
présentée comme un espace culturellement homogène. Il n’en demeure 
pas moins qu’il serait illusoire de comprendre le phénomène viking sans 
le restituer dans le temps long de l’évolution des sociétés scandinaves 
au cours du Ier millénaire. L’impression d’un surgissement donné par 
les sources occidentales de la fin du viiie  siècle s’atténue à considérer 
les relations qui existaient entre la Scandinavie et le continent européen 
bien avant cette date. C’est à Hoby, au Danemark, que fut mis au jour 
le plus important service à boire romain des débuts de notre ère jamais 
découvert. Cette référence au passé romain permet également de situer 
sur le long terme l’évolution des sociétés nordiques. C’est bien dans 
le prolongement de ces mouvements qu’il faut comprendre les débuts 
du phénomène viking. C’est en appréhendant le fonctionnement des 
sociétés scandinaves qu’il est possible d’envisager et d’expliquer certains 
traits du mouvement viking.

C’est cette idée de mouvement qui animera la troisième partie de 
l’ouvrage, et mobilisera des concepts qui ont participé à un renou-
vellement récent des questionnements abordés. Deux axes majeurs 
– qui se recoupent sur plusieurs points – guideront le développement. 
L’un nous portera sur les circulations, les itinéraires, les « routes », 
les réseaux et les centres d’échanges. L’autre ramènera les hommes et 
les femmes au centre du propos, en rappelant que la période viking 
fut aussi un temps de migrations et de colonisation – y compris sur 
des terres qui n’avaient jamais été humanisées  –, et elle renverra à 
des faits associés depuis quelques années à une « diaspora viking », 

INTRODUCTION

17



termes et expressions qui nécessiteront tous d’être explicités, remis 
en contexte et nuancés.

C’est pourquoi il faudra envisager deux autres aspects, en apparence 
contradictoires, l’un sur la violence et l’autre sur l’accommodation, qui 
formeront les points de départ des quatrième et cinquième parties. 
Le temps des vikings fut un temps de violence, à l’aune des sociétés 
contemporaines. Celle-ci s’intègre dans les mécanismes de l’échange, 
dont elle est une des modalités. Parler de la guerre, de la violence, de 
la prédation, mais aussi de la paix ne conduit pas à retomber dans le 
stéréotype du viking destructeur, ou, inversement, à dénier les effets 
dévastateurs des épisodes guerriers. Il s’agira de se demander de quoi 
cette violence est faite, pourquoi elle est ressentie comme telle, ce qui 
conduit à s’interroger sur les normes, admises ou non, de cette violence, 
ses formes, ses limites et les manières d’y mettre fin.

L’accommodation, les transferts culturels et l’intégration formeront 
les lignes directrices de la cinquième partie. Ces concepts guideront 
notre exploration des transformations que connut la Scandinavie à par-
tir de la seconde moitié du xe siècle, sous l’effet de la christianisation 
et de la construction des monarchies chrétiennes, et ils amèneront à 
s’interroger sur la part des Scandinaves dans ces processus, que l’on 
sait maintenant plus active et plus créatrice qu’on ne l’a longtemps 
reconnue. Ils seront également mis à contribution pour l’examen des 
différentes expériences vikings, étudiées au travers de cinq cas qui, 
à défaut d’être exhaustifs, permettront de restituer, au travers des 
questionnements sur la cohabitation des communautés ou la formation 
des identités, la part d’originalité de chaque situation qui a contribué 
à conjuguer au pluriel les mondes vikings.

HISTOIRE DES VIKINGS



I

CONSTRUIRE LES VIKINGS





Les vikings renvoient à une multitude de représentations construites 
dans des milieux et des contextes différents. Ce sont des mots, des 
images, des discours, plus ou moins élaborés, formulés, compris ou 
interprétés par différents individus ou communautés. Objets d’étude et 
de passion, les vikings ont pu servir des causes identitaires, pour s’en 
revendiquer ou au contraire pour s’en démarquer. Mais leur popularité 
tient aussi en partie à ce qu’ils ont pu incarner une forme d’altérité 
construite par la fiction artistique –  littéraire, picturale ou cinéma-
tographique –, ou représenter un « autre » qui demeure malgré tout 
assez proche, voire familier, en dépit de l’écart qui nous en sépare 
dans le temps et des connotations de barbarie et de férocité qui lui 
demeurent attachées.

Les penser en ces termes serait cependant infiniment réducteur 
et ferait bien peu de cas de l’immense effort déployé pour analy-
ser et comprendre le phénomène viking. Cependant, quelle que soit 
la somme d’érudition déployée par les savants et les chercheurs, il 
importe de replacer leurs discours dans le contexte épistémologique 
qui les a produits. Les vikings ont été l’objet de constructions savantes, 
inspirées par des traditions académiques et des écoles historiques dont 
il convient de discerner la portée et la prégnance jusqu’à nos jours.

Les sources qui nous les font connaître, et ce que l’historien en 
fait, reflètent des modes de pensée et d’expression qu’il est nécessaire 
de prendre en compte. En cela, rien de très nouveau ni de spéci-
fique à la période des vikings, sauf à rappeler que l’essentiel de la 
documentation écrite contemporaine de l’époque provient de témoins 

21



extérieurs au monde scandinave et que celle produite dans les pays 
nordiques fut élaborée ou mise par écrit tardivement, pour l’essentiel 
à partir du xiie  siècle. « Faire source », entendons par là retenir une 
documentation comme un témoignage licite pour l’historien, a un 
sens à l’énoncé, par exemple, des débats – aujourd’hui atténués mais 
loin d’être clos – sur l’historicité des sagas. Les données matérielles, 
si elles ne se heurtent pas aux mêmes difficultés de décalage chrono-
logique, n’échappent pas non plus à la dialectique de la construction 
des sources. Dans un autre domaine, la génétique dite historique, et 
son utilisation récente, pose, à sa manière et parfois de façon très 
polémique, la question de ce qui fait source.

Comment les vikings sont-ils devenus un objet d’histoire, dans le 
sens d’une catégorie historicisée produite par l’historiographie, mais 
aussi les productions littéraires ou artistiques ? La construction des 
vikings est un processus qui s’étend sur la longue durée, depuis la 
fin du Ier millénaire jusqu’à nos jours. Les temps forts de cette partie 
(« Mythes, images et représentations », « Faire l’histoire des vikings », 
« De la construction des sources ») nous amèneront à remonter le 
temps, des plus contemporains vers le Moyen Âge. Il n’existe pas 
de limites étanches entre ces trois points. Mythes et représentations 
se nourrissent des sources qui les ont influencés et où ils prennent 
souvent leur origine, parfois par le biais de l’historiographie. Et si 
cette dernière a pu renverser des mythes, elle a aussi contribué à en 
créer de nouveaux, parfois sous la forme moderne de paradigmes. 
La construction des vikings s’est nourrie de cet ensemble. Elle offre 
également un point d’entrée pertinent à un questionnement sur les 
transferts culturels en mettant en avant la transmission, la réception 
et l’adaptation d’idées et d’images à différentes échelles de temps et 
d’espace (européenne, voire internationale, nationale et régionale).

CONSTRUIRE LES VIKINGS



Chapitre 1

Mythes, images, représentations

L’une des manières d’entrer dans l’univers des représentations 
contemporaines des vikings est de regarder les désignations, repré-
sentations ou symboles qui leur sont attachés par la publicité, la bande 
dessinée, le cinéma, les séries télévisées, les créations musicales. La 
plupart des adeptes des communications connectées sont familiers du 
standard d’échange de données désigné sous le nom de Bluetooth (créé 
en 1996 et adopté en 1998), un mot dont la forme anglicisée renvoie 
au roi danois Harald à la Dent bleue (Harald Blåtand en danois), qui 
passe pour avoir unifié les Danois dans le troisième quart du xe siècle 
et revendiqua, dans une célèbre inscription runique du site royal de 
Jelling, d’avoir « gagné pour lui tout le Danemark1 ». Le parrain de 
Bluetooth, Jim Kardash, aurait eu l’idée du nom à la lecture d’un des 
plus célèbres romans du xxe siècle mettant en scène des vikings, Orm 
le Rouge de Frans Gunnar Bengtsson, publié à partir de 1941. Le logo 
de la marque, deux runes stylisées sur fond bleu censées représen-
ter les initiales de Harald Blåtand, ramène à ce précédent historique 
prestigieux utilisé ici comme symbole de rapprochement (entre les 
appareils connectés et entre les entreprises qui créèrent cette norme) 
et réutilisé à des fins publicitaires2. Rapprochement, connexion, signe 
d’une certaine modernité, l’usage du nom résonne comme un clin 
d’œil à une histoire connectée et à une analyse en termes de réseaux, 
qui se sont invitées ces dernières années dans l’historiographie des 
vikings. Plus généralement, elle montre que le passé viking a pu être 
valorisé, au point d’en faire un symbole positif destiné à promouvoir 
un produit ou une marque. Il n’y a là rien de nouveau. Dès les années 

23



1920, un navire viking est présent sur le bouchon de radiateur d’une 
nouvelle voiture3 –  autre symbole de modernité du temps  – Rover, 
scellant un long processus de réhabilitation culturelle connotant les 
vikings de toute une série d’images positives qui pouvaient être reprises 
pour identifier une marque automobile4. Noms et images associés aux 
vikings s’affichent de nos jours de manière très courante, et pas uni-
quement dans des pays ou des régions historiquement liés à l’expan-
sion scandinave. Début 2018, un sondage à « viking » dans la base de 
l’INPI (Institut national de la propriété industrielle)5 français renvoyait 
à quelque 350  occurrences de marques internationales, communau-
taires et françaises, et on ne compte plus le nombre de clubs sportifs 
–  de toutes disciplines, mais notamment celles associées aux repré-
sentations des mondes nordiques  – ou d’associations (y compris de 
descendants d’émigrés scandinaves) qui ont adopté cette appellation6. 
À défaut d’une étude exhaustive sur le sujet, nous nous bornerons à 
remarquer la récurrence de l’épithète aux activités associant « viking » 
au mouvement, au déplacement, à la nature, à certaines formes de 
bien-être, d’aventure ou de conquête. On rappellera ici que « Viking » 
fut le nom donné par la NASA à un programme d’exploration de la 
planète Mars en 1975 et aux deux vaisseaux spatiaux lancés à cette 
occasion.

Le mythe illustré

Les arts figuratifs, le cinéma et la télévision ont contribué, notam-
ment à partir des années 1950, à ancrer un certain nombre de stéréo-
types associés aux vikings depuis la période médiévale et, plus proche 
de nous, depuis le xixe  siècle. Si les premiers films apparaissent au 
début du xxe siècle (The Viking’s Bride [1907], The Viking’s Daughter, 
the Story of Ancient Norsemen [1908], The Last of the Saxons [1910], 
de James Stuart Blackton pour ces deux derniers), c’est principale-
ment aux États-Unis (et secondairement en Europe) que les vikings 
deviennent des figures de cinéma dans les années 1950‑19607. La pro-
duction hollywoodienne sur ce thème s’inscrit dans le contexte du 
développement d’un genre mettant en scène de grandes fresques ayant 

CONSTRUIRE LES VIKINGS

24



pour thème ou comme toile de fond les temps bibliques, l’Antiquité 
classique et les premiers chrétiens, le Moyen Âge européen, et dont 
l’engouement s’explique, au moins en partie, par les possibilités roma-
nesques qu’offre ce genre de fiction historique dans un pays où les 
traces de ce passé sont absentes. Si quelques films sortent du lot – en 
premier lieu Les Vikings de Richard Fleischer (1958), dont le succès 
fut servi par des acteurs (Kirk Douglas, Tony Curtis), des décors, 
des reconstitutions remarquables et une technologie Technicolor  –, 
d’autres usent jusqu’à la corde un filon qui s’étiole passé les années 
1960. Les vikings présentés à l’écran renvoient souvent à des stéréo-
types tant physiques (longs cheveux, barbe, musculature saillante ou 
embonpoint proéminent) que moraux (courageux mais rusés, cruels, 
brutaux, impitoyables, truculents, animés par la démesure). Aventures, 
prouesses navales –  avec le recours à des reconstitutions réussies, 
par exemple dans Les Vikings de R. Fleischer ou Les Drakkars (The 
Long Ships de J. Cardiff, 1964) –, scènes de combat et de banquets 
suivent le fil d’un scénario plus ou moins heureux, parfois appuyé sur 
des œuvres ou des personnages de la littérature nordique médiévale 
(Saga de Ragnar Lodbrok pour Les Vikings). Pour autant, le « film de 
viking » ne forme pas un genre unique. Les stéréotypes peuvent servir 
la parodie, comme dans Erik le Viking de Terry Jones (1989), dans 
la veine des Monty Python, avec un héros bien décidé à mettre fin 
à une vie faite de meurtre, de viol et de pillage  : une des scènes du 
film fut reprise par l’hebdomadaire The Economist pour illustrer le 
« non » danois au traité de Maastricht (1992). Les hommes du Nord 
servent l’heroic fantasy (Pathfinder. Le sang du guerrier de Marcus 
Nispel, 2007), baignant dans la légende et une nature mystérieuse 
(La Légende de Beowulf de Robert Zemeckis, 2007), quand ce n’est 
pas dans des scènes mêlant la science-fiction aux aventures barbares 
(Outlander, le dernier Viking de Howard McCain, 2008), la violence 
et le pathétique (Le Guerrier silencieux de Nicolas Winding Refn, 
2009). Délaissés un temps après les grandes productions des années 
1950‑1960, les vikings de l’écran ou de la console de jeux continuent 
à fasciner un public d’amateurs comme le montre l’engouement pour 
la série canado-irlandaise Vikings créée par Michael Hirst, diffusée 

MYTHES, IMAGES, REPRÉSENTATIONS

25



depuis 2013 et mettant en scène les exploits d’un groupe de vikings 
mené par Ragnar Lodbrok.

L’image, la représentation et la place des vikings dans les fictions et 
la création artistique contemporaines sont devenues un sujet d’étude 
en soi. Si elles renvoient fréquemment au « mythe viking » bien décrit 
par Régis Boyer pour les lettres françaises, il convient d’en souligner 
la diversité des thèmes, des analyses et des supports qu’illustrent par 
exemple des travaux récents sur la musique métal, la littérature de 
jeunesse et la bande dessinée ou le roman historique8. La création ne 
brode pas sur les mêmes registres, mais enrichit le répertoire et en mul-
tiplie les approches, tout en fournissant des éléments d’interprétation 
à certaines réalités politiques, culturelles et sociales. L’humour et la 
parodie font une entrée en force avec la bande dessinée dans les années 
1960, avec le succès (bientôt international) d’un antihéros timide et 
intelligent, Vic le Viking (publié par Runer Jonsson à partir de 1963), 
ou d’Astérix et les Normands (René Goscinny et Albert Uderzo, 1967) : 
dans ce dernier, le répertoire comique de clichés (crâne à boire, casque 
à corne, ignorance de la peur au point de chercher à l’apprendre) est 
renforcé de jeux de mots onomastiques (Grossebaf, Batdaf…), sur 
fond d’images régionales (calva érigé en une sorte de potion magique, 
cuisine à la crème côté normand ; désinvolture du « Lutécien ») et 
d’anachronismes (les Normands au temps de César !). Costaud, dépe-
naillé, barbu, cornu, bourru mais amateur de festins et d’attaques de 
châteaux, Hägar Dünor (Hägar the Terrible, puis The Horrible, créé en 
1973 par Dik Brown) combine les attributs du viking et des aventures 
dont le comique provient de l’interaction avec un quotidien stressant 
et de la transposition au passé d’une satire des rôles familiaux. Une 
étude récente des fictions suédoises situées à l’époque viking, sou-
vent fort bien documentées, suggère l’engagement de plusieurs auteurs 
dans une réflexion autour de phénomènes contemporains, parfois au 
prix d’une relecture idéologique du passé : inégalités sociales et lutte 
des classes (Jan Fridegård), féminisme (Dagmar Edqvist), tolérance 
et diversités culturelle et sexuelle (Katarina Mazetti). Dans un même 
ordre d’idées, la reprise du registre idéalisé du guerrier brave, sans 
peur devant la mort, au sens de l’honneur et de la communauté, sert, 
pour certains groupes de folk metal, la critique virulente d’une société 

CONSTRUIRE LES VIKINGS

26



dont, paradoxalement, ils utilisent le progrès technique pour exprimer 
le rejet de la modernité.

Naissance des vikings

Si, comme nous le verrons plus loin, le début du xixe siècle repré-
senta un moment important dans la construction de la représenta-
tion moderne des vikings, il convient d’en rechercher les prémices 
en remontant plus haut dans le passé. Les vikings ne forment pas 
alors une catégorie historicisée et se fondent encore souvent dans un 
ensemble mal défini de peuples du Nord.

La parution en 1514, à Paris, dans l’atelier de l’humaniste Josse 
Bade, des Gesta Danorum (alors publiées sous le titre Danorum Regum 
heroumque Historiæ) écrites vers 1200 par Saxo Grammaticus, mar-
qua une étape importante de la diffusion, au sein de l’élite cultivée 
européenne, des antiquités nordiques. Préparée par le savant danois 
Christian Pedersen, l’œuvre connut un vif succès –  Érasme salua 
le style de son auteur  – et fut plusieurs fois rééditée (Bâle, 1534 ; 
Francfort-sur-le-Main, 1576), ouvrant tout à la fois l’histoire du Nord 
à la curiosité des savants et à l’imagination créatrice des écrivains, 
dont plus tard le Hamlet de Shakespeare (1601) se fit l’écho. À vrai 
dire, l’édition commandée par Christian II de Danemark (1513‑1523) 
et soutenue par l’épiscopat danois ne répondait pas seulement à des 
desseins humanistes, mais s’inscrivait dans une confrontation historio-
graphique opposant le Danemark à la Suède dans les dernières années 
de l’union de Kalmar (1397‑1523), soutenue par la monarchie danoise. 
Portant à la connaissance du public les exploits des anciens Danois, 
l’ouvrage y exaltait leurs victoires, notamment sur les Suédois, qui y 
figuraient sous la domination de leur puissant voisin méridional. La 
production historiographique suédoise, qu’avait illustrée une première 
histoire nationale de la Suède (Chronica regni Gothorum) composée 
vers 1470 par Ericus Olai, avec une forte tonalité épiscopale (en faveur 
du siège d’Uppsala) et antidanoise, avait présenté la Suède comme le 
berceau des anciens Goths. Elle s’attacha sans tarder à démontrer la 
puissance suédoise, qu’exaltèrent les frères Magnus, Johannes et Olaus. 

MYTHES, IMAGES, REPRÉSENTATIONS

27



Sans s’attarder ici sur la complexité du contexte dans lequel s’élabo-
rèrent leurs œuvres – où, à la rivalité avec le Danemark, s’ajoutèrent 
la résonance des déchirements religieux au moment des débuts de la 
Réforme et la critique d’une monarchie nouvelle incarnée par Gustave 
Vasa (1523‑1560)  –, il convient d’en souligner la portée, à la fois 
dans l’historiographie du pays et, de manière plus générale, dans les 
représentations du Nord9. L’insistance sur les origines gothiques, chez 
Johannes, avait pour corollaire un renversement du rôle des Goths 
dans l’histoire européenne, susceptible de contrebalancer leur réputa-
tion de fossoyeurs de l’Empire romain. En les dépeignant sous les traits 
de guerriers nobles et vertueux, animés de sagesse et d’une culture 
estimable, il devenait possible de prétendre une forme de suprématie 
du Nord sur les Grecs et les Romains affaiblis par leurs vices. Ce 
destin s’accomplissait d’autant mieux qu’Olaus (Historia de gentibus 
septentrionalibus, 1555) mettait son talent à décrire la Suède comme 
un pays favorisé par Dieu, doté de richesses nombreuses et de condi-
tions de vie dont la rudesse rendait les habitants vifs et endurants, 
menant une vie libre et indépendante. Les ouvrages des frères Magnus, 
notamment celui d’Olaus, traduit dans plusieurs langues, furent lar-
gement diffusés en Europe. En Suède, leur succès, d’abord un temps 
contrarié par les critiques apportées à la monarchie de Gustave Vasa, 
contribua à nourrir le gothicisme – un courant de pensée qui servit les 
desseins de puissance des monarchies scandinaves, et notamment de 
l’expansionnisme suédois au xviie et au début du xviiie siècle – dont 
l’un des zélateurs, Olof Rudbeck, professa (Atlantica sive Manhem, 
publié de 1679 à 1702) qu’il fallait reconnaître dans la Suède des temps 
anciens l’Atlantide de Platon. À terme, les pays du Nord pouvaient 
s’enorgueillir d’un passé aussi ancien et glorieux que ceux de l’Europe 
méridionale, et ses anciens habitants de vertus forgées au contact d’une 
nature rude et faites de courage, d’endurance et d’amour de la liberté.

Cette redécouverte du passé passa également par la tradition érudite, 
la collecte – on songe par exemple à l’action du savant islandais Árni 
Magnússon (1663‑1730) qui œuvra à recueillir les manuscrits islandais 
qui forment aujourd’hui l’essentiel de la collection arnamagnéenne10 – 
et l’édition, parfois assortie d’une traduction en latin et donc acces-
sible à un public lettré européen, des monuments épigraphiques et 

CONSTRUIRE LES VIKINGS

28



littéraires du monde scandinave médiéval : inscriptions runiques (Ole 
Worm, 163611), Edda12 (Peder Hansen Resen, 1665), premières édi-
tions de sagas (Olaus Verelius [1666, 1672] ; la Heimskringla [Johan 
Peringskiöld, 1697], poèmes scaldiques, ainsi que d’ouvrages historiques 
accordant une large place à ces matériaux comme Þormóður Torfason 
[=  Thormodus Torfæus], Historia Rerum Norvegicarum, 1711), de 
recueils documentaires et d’outils de travail (lexiques, dictionnaires)13. 
La diffusion de ces sources fut facilitée par l’effort de traduction de 
plusieurs de ces pièces dans différentes langues européennes qu’il-
lustrèrent dans la seconde moitié du xviiie  siècle Paul-Henri Mallet 
avec Introduction à l’Histoire du Dannemarc, 1755 ; Monuments de la 
mythologie et de la poésie des Celtes, et particulièrement des anciens 
Scandinaves, 1756 ; ou encore Thomas Percy avec Five Pieces of Runic 
Poetry, 1763 ; Northern Antiquities, 1770 (réédité six fois entre 1809 
et 1902)14. L’intérêt porté aux anciens Scandinaves, et plus générale-
ment aux Germains, bénéficia également des grandes entreprises d’édi-
tion des monuments de la littérature antique (ex. Tacite) et médiévale 
dans différents pays européens : l’analyse et la portée de ces travaux 
sur l’historiographie et la littérature du temps dépassent le cadre de 
cet ouvrage. Il importe en revanche de rappeler brièvement comment 
évolua la représentation des anciens Scandinaves.

À l’orée du siècle des Lumières, les hommes du Nord conservent 
cependant une solide aura de férocité et de barbarie héritée des 
chroniqueurs médiévaux. Évoquer Montesquieu revient souvent à 
rappeler sa théorie des climats, quand bien même il eut, sur ce point, 
des précurseurs. Dans De l’esprit des lois (XIV, 2), le baron de La 
Brède expose les effets du climat sur la physiologie et les qualités 
morales des hommes (en l’occurrence, pour les climats froids, une 
plus grande vigueur assortie de la confiance en soi, du courage, de la 
franchise,  etc.). Ces arguments furent repris avec les outrances que 
l’on connaît, alors qu’il s’agissait pour l’auteur non de justifier une 
hiérarchie humaine mais d’exposer, en la fondant sur des principes 
naturels, sa théorie des gouvernements15. D’autres passages de l’œuvre 
de Montesquieu se rapportent aux invasions normandes et à l’instal-
lation des nouveaux venus dans ce qui devient la Normandie16. Le 
propos occupe une place modeste, mais n’en revêt pas moins une 

MYTHES, IMAGES, REPRÉSENTATIONS

29



importance non négligeable. Les invasions normandes reçoivent une 
tentative d’explication rationnelle, qui rompt avec une vision théolo-
gique de l’histoire les présentant comme un châtiment divin, mais n’ex-
clut nullement une explication religieuse en y voyant une vengeance 
de l’idolâtrie, rançon des exactions commises au nom d’une conver-
sion imposée par la force par Charlemagne. Les invasions normandes 
s’inscrivent dans une dynamique de l’histoire de l’Europe, comme l’un 
des quatre grands changements (après les Romains, les Barbares et 
Charlemagne) connus par le continent. Elles s’articulent avec les autres 
conquêtes comme l’effet d’un mouvement de balancier entre le Nord 
et le Midi, et se font l’écho de celles des ive-ve siècles. S’y retrouve le 
mythe des hommes du Nord aux mœurs rudes mais épris de liberté et 
rebelles à la servitude, qui participe à une régénération à un moment 
marqué par une dégénérescence des institutions carolingiennes et les 
dissensions internes du monde franc. Les déprédations des pirates, 
venus « sur des espèces de radeaux ou de petits bâtiments », sont 
évacuées de manière laconique comme d’« étranges barbaries contre 
les ecclésiastiques » (Pensées) ou d’« étranges ravages » qui mirent fin 
aux querelles entre les Francs (De l’esprit des lois). Pas d’asservissement 
des populations conquises, mais pas davantage de compromission pré-
alable : les nouveaux venus ont conservé leurs mœurs, établissant un 
ordre où les traditions scandinaves renouent avec l’héritage perdu des 
Francs. Les hommes du Nord sont ainsi perçus comme un moment 
de l’histoire de l’Europe, participant à une oscillation entre Nord et 
Midi, et associés à un idéal de liberté sur lequel peut se fonder une 
construction politique.

Dans son Introduction à l’Histoire du Dannemarc, le Genevois Paul-
Henri Mallet (1730‑1807) rendait hommage à l’auteur de L’Esprit des 
lois (publié à Genève en 1748) pour avoir su jauger « l’influence que 
les Nations du Nord ont eue sur les différentes destinées de l’Europe ». 
Beaucoup critiqué pour avoir semé la confusion (déjà introduite par 
d’autres avant lui) en présentant les peuples germaniques comme des 
Celtes, Mallet n’en représente pas moins un exemple intéressant de 
transferts d’idées et de connaissances sur le Nord17. Formé à Genève 
puis recruté comme professeur de français par le roi du Danemark, 
il fréquente les savants danois et étrangers, les archives publiques et 

CONSTRUIRE LES VIKINGS

30


	Avant-propos
	Introduction
	I. CONSTRUIRE LES VIKINGS
	Chapitre 1. Mythes, images, représentations
	Le mythe illustré
	Naissance des vikings





