
[image: couverture]


DU MÊME AUTEUR
L’Intelligence en action
Le Nouvel Observateur
Métailié, 1984
 
Les Philosophes entre le lycée et l’avant-garde
Les métamorphoses de la philosophie dans la France d’aujourd’hui
L’Harmattan, 1987
 
Les Neveux de Zarathoustra
La réception de Nietzsche en France
Seuil, 1995
 
Pierre Bourdieu et la théorie du monde social
Albin Michel, 1999, Seuil, « Points », 2002


DANS LA MÊME COLLECTION
La Poésie partout
Apollinaire, « Homme-époque »
(1898-1918)
Anna Boschetti
 
Méditations pascaliennes
Pierre Bourdieu
 
La Domination masculine
Pierre Bourdieu
 
Les Structures sociales de l’économie
Pierre Bourdieu
 
En quête de respect
Le crack à New York
Philippe Bourgois
 
Schmock ou le triomphe du journalisme
La grande bataille de Karl Kraus
Jacques Bouveresse
 
La Voix de l’âme et les chemins de l’esprit
Dix études sur Robert Musil
Jacques Bouveresse
 
La Paix de religion
L’Autonomisation de la raison politique au XVIe siècle
Olivier Christin
 
Le Raisonnement médical
Une approche socio-cognitive
Aaron V. Cicourel
 
La Mondialisation des guerres de palais
La Restructuration du pouvoir d’État en Amérique latine,
entre notables du droit et « Chicago boys »
Yves Dezalay et Bryant G. Garth
Pour Albertine
Proust et le sens du social
Jacques Dubois
 
Critique de la raison journalistique
Les Transformations de la presse
économique en France
Julien Duval
 
Profession : instituteur
Mémoire politique et action syndicale
Bertrand Geay
 
La Croyance économique
Les Économistes entre science et politique
Frédéric Lebaron
 
La Nouvelle Vague et le cinéma d’auteur
Socio-analyse d’une révolution artistique
Philippe Mary
 
La Double Absence
Des illusions de l’émigré aux souffrances de l’immigré
Abdelmalek Sayad
 
La Liberté avant le libéralisme
Quentin Skinner
 
Histoire de la qualité alimentaire (XIXe-XXe siècle)
Alessandro Stanziani
 
L’État et les quartiers
Genèse d’une catégorie de l’action publique
Sylvie Tissot
 
La Signification sociale de l’argent
Viviana A. Zelizer


Cet ouvrage est publié dans la collection « Liber »
fondée par Pierre Bourdieu, dirigée par Jérôme Bourdieu,
Johan Heilbron et Yves Winkin
ISBN : 978-2-02-111712-7
© ÉDITIONS DU SEUIL, OCTOBRE 2007
Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo


INTRODUCTION
Il devient aujourd’hui difficile de contester sérieusement l’existence d’une sociologie de la philosophie qui s’est illustrée depuis plusieurs années, en France et ailleurs, par de nombreuses recherches. Reste à déterminer quelle en est la portée. Dans les pages qui suivent, je tenterai de présenter brièvement quelques arguments en faveur de ce qu’on pourrait appeler le « réalisme sociologique » appliqué à un domaine tel que la philosophie.
Pierre Bourdieu, qui a fourni une contribution majeure à la sociologie de la philosophie, affirme que celle-ci n’est pas un « simple préalable qui ne ferait qu’introduire à une critique proprement philosophique plus radicale et plus spécifique ». Il n’hésite pas à soutenir la thèse suivante : « Il n’est pas d’activité plus philosophique […] que l’analyse de la logique spécifique du champ philosophique et des dispositions et des croyances socialement reconnues comme “philosophiques” qui s’y engendrent et s’y accomplissent1. » Ce propos n’a rien d’une provocation. En dépit de l’image de « réductionnisme » ou de « sociologisme » que l’orthodoxie académique a cherché à associer à son œuvre, Bourdieu s’est toujours fait une haute idée de la philosophie2. C’est précisément pour cette raison qu’il souhaitait la soustraire aux déterminations qu’une histoire – et une histoire nationale – lui avait imprimées, en mettant en lumière les effets non maîtrisés qui découlent de l’occupation d’une position singulière dans l’univers intellectuel. C’est assez dire que la « critique sociale » des discours philosophiques est loin de conduire au scepticisme touchant à l’existence de questions proprement philosophiques. Bourdieu s’efforçait ainsi de distinguer les vraies questions et les questions fictives, mais aussi les questions posées par les philosophes et les questions négligées par eux. Évoquant les raisons du changement de registre opéré par le livre intitulé Méditations pascaliennes, il présente ainsi celle qui est certainement la principale : « Si je me suis résolu, écrit-il dans l’introduction, à poser quelques questions que j’aurais mieux aimé laisser à la philosophie, c’est qu’il m’est apparu que, pourtant si questionneuse, elle ne les posait pas3. »
« Qu’est-ce que la philosophie ? », se demandent les philosophes qui oublient trop souvent les contributions des enquêtes positives où sont présentées des données sur des institutions, sur des pratiques pédagogiques, sur des modes de classement et d’évaluation, sur des carrières, sur la genèse de concepts, de problèmes, de débats, sur des emprunts, des retraductions… Comment revendiquer l’exigence philosophique de réflexivité sans admettre qu’il y a encore des choses à apprendre et à comprendre sur soi-même ? Cette exigence n’est pas contredite par l’analyse sociologique, mais peut s’accomplir, au moins en partie, à travers elle. En effet, loin d’être l’arme privée du sociologue, l’objectivation enferme toujours la possibilité d’une auto-objectivation dont les ressources sont, en principe, disponibles pour tous et applicables à toute position socialement déterminée, savante comme profane.
Dès lors, on ne peut se résigner au partage des compétences que désigne l’opposition entre l’ordre interne du discours, règne du philosophe, et l’ordre externe des conditionnements socio-historiques, concédé à l’historien ou au sociologue4. En effet, si cette opposition est légitime et si elle enferme une part de vérité, son application risque toujours d’être plus ou moins hâtive et sommaire, puisqu’elle accorde d’emblée aux philosophes l’essentiel de ce qu’ils escomptent de la part d’un regard extérieur : la non-ingérence dans des affaires réputées « intérieures ». La question de savoir de quel côté de la ligne se situe l’objet du sociologue ne peut qu’être mise entre parenthèses, au moins dans un premier temps. D’une part, parce que le travail de recherche doit bénéficier d’une relative liberté à l’égard d’un certain nombre de préalables théoriques, et notamment de ceux qui n’ont pas de conséquences précises sur un plan empirique. D’autre part, parce que cette ligne demande à ne pas être posée une fois pour toutes et qu’on ne saurait préjuger de ce qui se trouverait situé à coup sûr d’un côté ou de l’autre. Du reste, le sociologue ayant fait son travail, un travail qu’il est seul en mesure d’accomplir, il peut ne pas se sentir sommé de se prononcer sur l’opposition entre ce qui est interne et ce qui est externe et s’en remettre plutôt à ceux qui sauront tirer le parti qui convient le mieux.
Mais il y a plus. Les concepts peuvent être des instruments logiques sans cesser de correspondre pour autant à des stratégies. Bourdieu, évoquant les orientations de Heidegger, simultanément politiques (affinités avec la « révolution conservatrice ») et philosophiques (lutte contre le néo-kantisme), ne suggérait ni d’invalider en bloc toute l’œuvre du penseur, ni de choisir la lecture politique contre la lecture philosophique. Il invitait à voir ce que voient les philosophes, mais autrement, à partir d’un autre point de vue qui devrait donner à penser à ceux-ci. Le discours philosophique, qui est tout sauf un texte univoque livré à une interprétation définitive, recèle des dimensions occultées, obscurément perçues, dont la prise en compte permet un gain d’intelligibilité. Contre l’illusion savante d’une pensée pure et décontextualisée, le sociologue ne fait, en un sens, que porter au jour ce que les agents savent bien d’une certaine façon, mais qui n’est pas publiquement reconnu, par exemple les hiérarchies de disciplines, de spécialités, d’objets, d’auteurs, d’institutions, de directeurs de thèse, les retraductions de jugements sociaux dans la logique du champ philosophique. Il observe, sur le terrain de la philosophie, ce qui peut être observé ailleurs : la correspondance entre une classe de dispositions socialement conditionnées et une classe de choix spécifiques (la prédilection pour Hegel, Bergson, Carnap, Heidegger ou Wittgenstein n’est pas l’effet du hasard ou d’un don individuel). Le réalisme sociologique, qui n’a rien à voir avec une volonté de démystifier des aspirations nobles et désintéressées, est un rappel des contraintes objectives et des conditionnements qui contribuent à orienter les choix. Il serait cruel de montrer combien les jugements indigènes sur des collègues, sur leur valeur professionnelle et personnelle, sur leurs intérêts intellectuels et leurs prétentions, lot commun de presque tous les univers professionnels, y compris de celui-ci, enferment une vision du monde social parfois bien plus brutale et désenchantée que celle qui est requise par un regard de sociologue.
Plus que la réduction « sociologiste » du supérieur à l’inférieur, de la « pensée » à son « temps », ce qui indispose en général les philosophes les plus réfractaires à toute auto-analyse est une démarche visant à dévoiler, au cœur de la pensée théorique, le sens pratique qui s’y trouve à l’œuvre. C’est un philosophe, Jacques Bouveresse, qui déclare : « Contrairement à une idée reçue, je ne considère pas comme évident qu’un philosophe doive nécessairement avoir une idée plus adéquate de sa pratique philosophique qu’un savant de sa pratique scientifique5. » Un univers savant possède, lui aussi, un arrière-plan de croyances, d’habitudes, de certitudes tacites. La communication n’y est pas toujours transparente. Les mots, notamment ceux qui séduisent le plus, comportent une part de flou et entretiennent des malentendus – que les individus ne se pressent pas nécessairement d’éliminer. C’est à ce prix que peuvent s’effectuer des mobilisations, des alliances, et même des débats.
L’objectivation ne se confond avec aucune des postures que l’on pourrait attendre d’un sociologue : ni avec la légèreté, acceptable de la part d’un pamphlétaire aimable ou malicieux, ni avec la gravité triste du ressentiment. Regarder les textes d’une manière différente de celle dont leurs auteurs entendent qu’ils soient lus, sinon loués et commentés, demande, en vertu d’une exigence (peut-être philosophique) de dépaysement, de se défaire des croyances que ces mêmes textes appellent et présupposent : la question de ce qu’ils veulent dire n’est pas résolue une bonne fois pour toutes par leur statut de bien culturel enfermant en lui-même le principe de sa justification.
La sociologie de la philosophie met à l’épreuve un certain nombre de principes, de problèmes et d’instruments d’une sociologie des formes symboliques qui sont également à l’œuvre dans les domaines de la science, de l’art, de la littérature, de la religion6. Le point de vue crée l’objet : il ne s’agit pas de revendiquer un point de vue absolu, comme le craignent certains philosophes mal disposés envers les sciences sociales, ou de contredire les philosophes au nom d’une clairvoyance exceptionnelle, mais bien plutôt de comprendre en quoi la philosophie (ou la science) est une activité sociale, et quel profit intellectuel on obtient à la considérer comme telle. Le seul présupposé engagé par un tel travail de construction scientifique consiste à fonder les différences entre producteurs et entre produits sur des divisions objectives qui fonctionnent comme conditions sociales et aussi, en partie, comme conditions intellectuelles de possibilité de ces différences. De même que dans tout espace de production savante, les agents tendent à effectuer les choix qui leur sont dictés ou suggérés par une position que définit un capital spécifique, analysable d’après son volume, sa composition – et aussi, faudrait-il ajouter, sa valeur relative dans d’autres espaces.
Le champ, au sens qu’a conféré Pierre Bourdieu à ce terme, s’avère un instrument indispensable dans une recherche de ce genre. En effet, les philosophes apparaissent (à l’image des peintres, des poètes, des mathématiciens…) comme des individus qui, reconnus par leurs pairs, identifient des enjeux spécifiques et mettent en œuvre des instruments spécifiques grâce auxquels ils se distinguent des profanes (non pour « se distinguer », mais pour faire ce qu’ils sont les seuls en mesure de faire). La délimitation de l’espace considéré n’est pas l’expression d’une essence intemporelle mais, précisément, le produit historique d’un ensemble de débats, de luttes, de compromis à travers lesquels les agents font valoir une vision autonome (ou qui s’efforce de l’être) de ce qu’ils font et de ce qu’ils sont. Le champ est marqué par la pluralité : il n’est rien d’autre, à un moment donné, que le système des positions distinctives (définies relationnellement). Enfin, l’existence d’un champ a pour conséquence majeure le fait que les agents se rapportent à l’histoire du champ, qui offre des références et des ressources pour le présent.
Ce rappel fort sommaire montre que la sociologie de la philosophie n’est pas une sorte de double sociologique de la philosophie (une sorte d’herméneutique hérétique). Son objet est de s’efforcer de déceler, dans un matériel surabondant produit par des agents qualifiés, quelque chose qui diffère de ce que les commentateurs ont généralement en vue, mais qui renvoie plutôt à la valeur de « réalité » (si l’on peut dire) des idées, c’est-à-dire à tout ce qui est propre à mobiliser les agents, à les opposer, à les distinguer. De cet objet découlent des questions précises envisagées dans le présent ouvrage : comment a été produite et reproduite la définition nationale de l’activité philosophique professionnelle (par opposition à celles tant du profane que des autres spécialistes) ? Comment discerner, suivant les périodes, les clivages, en particulier entre orthodoxie et hétérodoxie, entre les gardiens de l’ordre et les agents de subversion ? Selon quelles modalités les oppositions propres à d’autres univers sociaux (politique, religieux, scientifique…) ont-elles été retraduites dans l’ordre spécifique du champ philosophique ? Comment, et jusqu’à quel point, les conjonctures intellectuelles ont-elles été déterminées, au sein du champ, par les transformations des rapports de forces entre les différentes positions ?
 
Si le champ philosophique a connu des transformations importantes dont il s’agit de rendre compte, l’une des questions qui se posent est celle des invariants, dont l’étude ne doit pas se faire au détriment de l’analyse des changements. La thèse défendue ici est qu’une histoire structurale s’efforce, en principe, d’échapper aux alternatives les plus brutales : entre l’idée que rien ne change et celle que rien n’est plus comme avant, on peut trouver la voie d’une analyse méthodique consistant à mettre en relation la diversification des pratiques, des thèmes et des styles avec les tendances immanentes que le champ philosophique tient d’une histoire spécifique.
L’opposition qui s’établit parmi les philosophes entre détenteurs d’une culture littéraire (humaniste) et détenteurs d’une culture scientifique est l’une de celles autour desquelles s’est organisé le champ philosophique : la définition de la philosophie, la nature des ressources argumentatives ou stylistiques utilisées, les tâches intellectuelles, le rapport à la tradition et aux auteurs varient en fonction de la nature du capital possédé. Il n’est peut-être pas de meilleur indice de la position occupée dans le champ que le rapport entretenu avec deux « ordres » de l’esprit familiers aux théologiens, celui du salut et celui du savoir. Une telle opposition, perçue et mise en avant par différents auteurs, s’applique aussi aux demandes (ou aux désirs) que la philosophie est susceptible de satisfaire, intenses et totales selon les uns, limitées et précises selon les autres.
Il serait peu conséquent d’ignorer de quel côté le sociologue a des chances de se trouver ou de se voir situé. Ce n’est pas là de sa part un parti pris philosophique. Il n’y a de sociologie de la philosophie que si l’on peut mettre en œuvre les moyens d’une connaissance rationnelle. La sociologie s’est constituée en discipline scientifique en affirmant, contre la tradition lettrée, un style intellectuel marqué par le renoncement au mystère et aux prestiges du génie, ainsi que par le goût de la clarté, de la précision et de la preuve – goût qui lui a constamment été reproché, depuis Durkheim, par une coalition d’universitaires orthodoxes, de défenseurs de l’« esprit », de romanciers mondains et de journalistes portés à l’anti-intellectualisme. Sur les objets « culturels » nobles comme sur d’autres, la sociologie ne fait que poser un postulat d’intelligibilité : à moins de nier la possibilité de connaître le monde social, on doit admettre que toute région, même « supérieure » (art, religion, philosophie), est justiciable d’analyses reposant sur un système ouvert de propositions généralisables et empiriquement testables. Aucun de ces objets ne doit être utilisé (Max Weber n’a cessé d’y insister) comme porteur d’un message extraordinaire ou d’une prophétie. Les intérêts de la connaissance se suffisent à eux-mêmes. Et, parce que l’analyse des mythologies lui permet de mieux se comprendre, la sociologie a pour tâche – une tâche aussi ancienne qu’elle – de comprendre ce qui en constitue un aspect essentiel : les formes de la religiosité intellectuelle (plus ou moins mystique, intellectualiste, extra- ou intra-mondaine…) et leurs conditions sociales de possibilité.
Les philosophes sont inégalement disposés à adopter cet autre point de vue sur eux-mêmes. Sans mentionner le sentiment bien connu de répulsion envers une transgression sacrilège, il est certain qu’une description objective de leur univers comporte pour risque principal d’apparaître extérieure ou naïve à ceux que leur familiarité avec les classements indigènes incline à juger seules décisives de subtiles nuances multipliées à l’infini. D’abord récusée pour son « objectivisme », la description pourra tout aussi bien paraître « subjective » et malveillante. Elle ne « parle » pas beaucoup, il est vrai, à ceux qui ont été disposés à considérer les choses uniquement sous les rapports qui leur semblent sérieux, dignes de mériter qu’on s’y engage avec toutes les forces de la réflexion.
Il faudrait ajouter que, dans l’état actuel du champ philosophique (national), cette invitation à la réflexivité est, moins que jamais, une invocation rituelle. On ne voit pas qui pourrait prendre ombrage de l’« impérialisme » du sociologue, en dehors des gardiens les plus jaloux de l’ordre académique, serviteurs d’une institution qui semble se contenter de sa propre perpétuation, et des philosophes de parodie consacrés par les médias, qui prospèrent grâce à l’affaiblissement du sens des mesures et des proportions. Si les manuels perpétuellement réédités des mandarins d’avant-hier et la prose d’essayistes du jour peuvent difficilement offrir un avenir exaltant, on devra se demander, entre autres questions, ce qui, dans le fonctionnement du champ philosophique, a favorisé leur existence, leur coexistence et leur acceptation (résignée).
 
Commençons par le début. Être philosophe en France, c’est participer d’une même culture au sein d’un horizon de valeurs éthiques et civiques, de classements intellectuels, de concepts, de mots, de labels théoriques, de problèmes à poser, d’auteurs majeurs. Pour pouvoir parler des problématiques et des conceptions hautement élaborées attachées à des noms souvent illustres, encore fallait-il se donner les moyens de comprendre les catégories de pensée (classement, jugement, évaluation, argumentation) qui, inculquées à tous les agents par un apprentissage scolaire spécifique, contribuent à favoriser la communication entre eux et à garantir le statut philosophique de leurs discours. Ces catégories de pensée, dont l’École a favorisé la production et la transmission, sont celles-là mêmes avec lesquelles la sociologie, comme d’autres disciplines nouvelles, doit compter, à la fois pour exister, pour se définir, et pour finalement les objectiver et s’en déprendre. Sachant que les philosophes sont très prolixes sur leurs propres pratiques, que reste-t-il au sociologue ? L’objectivation sociologique n’est jamais la simple répétition des discours indigènes, même savants, dont les fonctions sont à la fois pratiques et de représentation. Elle consiste non pas à ignorer les discours des détenteurs de l’autorité pédagogique, mais à éviter d’y voir le fondement des pratiques effectives.
Le premier chapitre porte sur la définition de la compétence philosophique, telle qu’elle a été élaborée dans un espace philosophique caractérisé par des limites nationales. Il s’efforce de rendre compte des conditions indissociablement logiques et sociales de l’intégration du corps des philosophes professionnels en France depuis plus d’un siècle. Pour cela, il s’agit d’abord d’expliciter la doctrine qui, pour tous, indique ce que sont les valeurs de la discipline et les fonctions de sa transmission scolaire ; puis de cerner les propriétés des individus qui, porteurs d’une forme de vocation, s’accordent le mieux avec de telles exigences.
Le deuxième chapitre voudrait apporter une contribution à l’analyse comparative de la production des inconscients scolaires à travers les exercices pédagogiques. Plus précisément, il étudie la dissertation comme instrument privilégié d’acquisition ou d’inculcation de l’esprit philosophique dans sa définition française. L’esprit philosophique est ce qui est produit par l’École non seulement à travers des discours codifiés, mais aussi à travers les présupposés tacites contenus dans des procédures rhétoriques, des manières de classer et d’évaluer : sort-on jamais de l’École ?
Le lecteur voudra bien avoir présents à l’esprit ces préalables « pédagogiques » pour comprendre des questions en apparence très éloignées abordées dans la seconde partie, où il s’agit de comprendre le fonctionnement du champ philosophique en considérant l’état qui est le sien depuis les années 1980. Les principaux points envisagés sont le rôle des médias, la structure de la population universitaire et les clivages d’ordre intellectuel. Des analyses aussi concrètes que possible tentent de dépasser les alternatives traditionnelles entre le global et le local, entre l’étude « macro » et l’étude « micro », entre les structures et les agents, entre les conditionnements sociaux et les productions philosophiques singulières.
Le troisième chapitre porte sur des évolutions qui, au-delà des changements d’échelle, correspondent à un élargissement du répertoire des pratiques philosophiques et à un déplacement des frontières du champ (philosophes médiatiques, journalisme philosophique, etc.). Il pose le problème de la compatibilité des changements observés avec la reproduction des producteurs, des produits et des normes d’évaluation.
Corrélativement, le quatrième chapitre se donne pour objet les caractéristiques structurales du champ académique, qui demeure le lieu privilégié de la production de la valeur philosophique et commande, pour une bonne part, la logique des prises de position de différents ordres (théoriques et pédagogiques).
Enfin, le cinquième chapitre présente une étude de cas qui analyse la manière dont des auteurs incarnant différentes positions dans le champ philosophique tendent à mettre en œuvre, à l’occasion de « leçons » qu’un journal leur a confiées, des aptitudes qui doivent beaucoup, sinon tout, à l’École, et révèlent par là qu’ils partagent, plus qu’ils ne seraient portés à le croire, un même inconscient académique. Ce chapitre, qui peut être utilisé à la façon d’un mode d’emploi de textes philosophiques contemporains, a été conçu comme un exercice de lecture proprement sociologique. Si le pari est réussi, il aura montré que les sociologues sont aussi en mesure de s’occuper des « textes ».
 
Ayant affaire aux textes, le sociologue n’a ni le projet ni les moyens de tout « commenter ». La désinvolture armée est légitime, dans la mesure où la suspension des censures et des contraintes de commentaire découle de principes d’analyse possédant leur rigueur et leur cohérence propres. La lecture sociologique de certains textes de philosophes contemporains pourra heurter le tact philosophique. J’ai suivi ici ou là le parti de considérer la « mise en garde » ou l’« envol » théoriques, équivalents intellectuellement légitimes de l’index levé ou du regard vers l’horizon, comme plus significatifs qu’un « concept » ou qu’une « analyse ». D’où ces libertés prises, sans aucune intention « iconoclaste », avec le plan ou la succession patente de quelques-uns des textes considérés : le « sujet », la « thèse » et les « arguments » ont pu paraître dotés d’une pertinence moindre que les signes d’autorité, auteurs cités, labels et emblèmes théoriques, et que le ton, perceptible à travers la désignation à demi-mot des options indignes, l’alternance de vénération et de dédain, toutes ces marques qui indiquent ce qu’il est préférable de penser et d’affirmer. Et si un effet comique peut parfois accompagner la lecture proposée des textes, il tient, non pas à quelque disposition espiègle du commentateur, mais à la nature même de l’opération d’objectivation scientifique qui donne à voir, derrière un texte conforme à des censures internes pesant sur sa lecture, les principes d’engendrement que seule une transgression des normes de lecture permet de rendre patents.
Les usages proprement sociologiques des textes philosophiques me semblent s’organiser autour de cinq questions principales. La première porte sur le rapport entre des discours et des positions déterminables dans le champ philosophique. Comment discerner dans le texte les signes d’une position qui n’a de sens que par référence à l’ensemble des autres positions (voisines, alliées, antagonistes) ? Ces signes peuvent être plus ou moins apparents et prendre la forme de l’hommage, de la critique ouverte, ou au contraire, de l’allusion : les jugements d’estime ou de dédain explicites, les humeurs ou les silences concernant les contemporains contiennent une information pertinente pour l’étude structurale du champ philosophique.
La deuxième question est d’ordre génétique : comment réduire à l’unité d’un principe de production la diversité de discours propres à un individu, à un groupe ou, plus précisément, à une position dans le champ ? À la recherche d’un sens dissimulé dans des textes se substitue l’effort pour identifier l’unité d’une posture sociale et intellectuelle, la récurrence d’une formule génératrice, modus operandi qui fonde les invariants des discours considérés en même temps qu’il rend possible la production des variations. Selon les cas, les schèmes de pensée et de mise en forme discursive demandent à être rapportés à une histoire, soit collective (institution scolaire, école de pensée…), soit individuelle (trajectoire sociale et scolaire).
Une troisième question est celle de la retraduction, dans le langage des philosophes, de discours extra-philosophiques. Au niveau intertextuel, où se situent certains commentateurs philosophes, on reconnaît plus ou moins aisément des ressemblances de famille, des relations d’affinité entre prises de position dans des univers distincts. En professionnels de la lutte contre l’opinion, les philosophes s’efforcent de brouiller ces relations, mais ils n’y parviennent pas toujours, notamment lorsque, jouant avec le feu, comme le Heidegger des années 1930, ils finissent par s’exprimer dans un registre plus simple et moins contrôlé, à l’occasion de bruyantes proclamations, d’articles de presse, de confidences.
La quatrième question découle de la précédente, dont elle est le complément : comment analyser en tant que tel le travail de mise en forme savante ? Le refus d’une réduction sommaire des contenus philosophiques à des intérêts sociaux ne laisse d’autre parti que de chercher à élucider les relations d’homologie qui, à un moment donné, s’établissent entre au moins deux espaces distincts : celui des positions dans le champ philosophique et celui des prises de position proprement philosophiques, ainsi que, le cas échéant, l’espace des représentations profanes (idéologiques, politiques), l’espace religieux, etc. Passer d’un univers à l’autre, et, en particulier, accéder à un univers plus contrôlé suppose d’identifier la position qui, dans le nouvel univers, reproduit le mieux et selon sa logique immanente le système d’écarts ou de différences de l’univers d’origine.
La dernière question enferme une dimension cognitive : de quoi au juste parlent les agents ? Question curieuse et inévitable. Le point de vue sociologique n’implique aucunement que les philosophes traiteraient de problèmes purement fictifs qui disparaîtraient une fois analysé ce qui reviendrait au travail professionnel de transfiguration et aux stratégies sociales, institutionnelles, intellectuelles, etc. Simplement, la réalité de ces problèmes n’est pas toujours celle qui est proclamée. Aussi mythologique que puisse sembler un cadre problématique, il comporte une part de travail proprement intellectuel réalisé pour résoudre des contradictions, éliminer des ambiguïtés, et se rattacher, ne serait-ce que de façon biaisée, à des problèmes qui s’imposent à bien d’autres. Afin de faire valoir son point de vue dans le champ, il faut pouvoir recourir à des instruments spécifiquement philosophiques qui rendent possibles la formulation de questions et l’élaboration de solutions7. Ce qui varie d’un agent à l’autre est le degré auquel les questions posées s’affranchissent des intérêts liés à des dispositions socialement conditionnées et surtout à une position déterminée dans l’espace social et dans le champ philosophique.
 
Je n’ai pas cherché à développer un discours méthodologique unitaire : on trouvera dans chacun des chapitres une indication des données concernées. Une relative familiarité avec le milieu philosophique, à l’origine de cette recherche, a certainement été fort précieuse8. Sur quelques points, j’ai emprunté à des analyses faites par d’autres, sociologues, historiens et, aussi, philosophes. La diversité des objets et des points de vue explique celle des matériaux et des instruments utilisés. La lecture de textes philosophiques très diversifiés a été, bien entendu, déterminante. Elle a été combinée avec des dépouillements de revues ou d’articles de presse, des analyses de populations ou de biographies individuelles, des analyses de données et des traitements statistiques, ainsi qu’avec des entretiens (notamment avec des professeurs de lycée et plusieurs informateurs) menés sur plusieurs années. L’espace national a été privilégié pour des raisons qui découlent d’abord de la nature de l’objet considéré, l’institution de l’enseignement philosophique dans notre pays.
Enfin, il faut rappeler que, comme toute démarche empirique, l’approche sociologique est provisoire, inachevée, interminable, plongeant le chercheur dans la perplexité lorsqu’il découvre, par exemple, que, faute de données de qualité et/ou de volume satisfaisants sur tel ou tel point, il doit se contenter de discerner des régularités globales sans être en mesure de décrire toutes les médiations qu’une analyse approfondie exigerait. Quand des zones de grande clarté voisinent avec des zones obscures et confuses, il faut s’en tenir à une ligne moyenne, en évitant les extrêmes du renoncement et de la témérité. La valeur d’un travail scientifique repose sur la nature des hypothèses qui, jamais réductibles aux faits disponibles, ont quelque chose d’un pari sur le réel, que l’on donne à ce pari le statut d’une construction d’objet ou celui d’une représentation du réel. Ces hypothèses méritent d’être retenues jusqu’à nouvel ordre, pour autant qu’elles sont pertinentes, cohérentes et fécondes et qu’elles permettent d’ajouter de nouvelles connaissances à celles acquises grâce à d’autres travaux proches par leur objet et/ou par leur méthode9.

1. 
Pierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, 1997, p. 41, 40.


2. 
Sur ce point, voir Jacques Bouveresse, « À Pierre Bourdieu, la philosophie reconnaissante » (Bourdieu, savant et politique, Marseille, Agone, 2003, p. 31 sq.).


3. 
Pierre Bourdieu, Méditations pascaliennes, op. cit., p. 9. J’ai étudié quelques-unes de ces questions dans un texte, « Pierre Bourdieu et la philosophie » (in Louis Pinto, Gisèle Sapiro, Patrick Champagne [dir.], Pierre Bourdieu, sociologue, Paris, Fayard, 2004, p. 305-336).


4. 
Une tentative comme celle de Martin Kusch, consistant à penser les rapports entre la pensée philosophique et le social sur le modèle des rapports entre l’esprit et le corps, me semble peu convaincante (voir Martin Kusch, « The Sociology of Philosophical Knowledge : a Case Study and a Defense », in Martin Kusch [dir.], The Sociology of Philosophical Knowledge, Dordrecht/Boston/Londres, Kluwer Academic Publishers, 2000). Curieuse sociologie (de la « connaissance philosophique », il est vrai, et non de la philosophie), dont l’un des inconvénients est de constituer les termes considérés en entités menant chacune une existence d’emblée distincte et séparée.


5. 
Jacques Bouveresse, « Pourquoi pas des philosophes ? », Critique, n° 369, 1978, repris dans Essais IV. Pourquoi pas des philosophes ?, Marseille, Agone, 2004, p. 45.


6. 
Sur les principes d’analyse proposés par Pierre Bourdieu, voir notamment « Pour une science des œuvres », Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, Paris, Seuil, 1994, p. 61 sq., et la seconde partie (« Fondements d’une science des œuvres ») du livre Les Règles de l’art. Genèse et structure du champ littéraire, Paris, Seuil, 1992, « Points », 1998, p. 290 sq.


7. 
La question des relations entre l’historicité du champ et l’autonomie des contenus est l’une de celles qui a été au centre des préoccupations de Pierre Bourdieu (voir Science de la science et réflexivité, Paris, Raisons d’agir, 2002).


8. 
J’aurais pu développer ici la question de mon rapport à l’objet. Ayant essayé de le faire ailleurs aussi sociologiquement que possible et de façon relativement détaillée, je me permets de renvoyer le lecteur à ce texte (Louis Pinto, « Années d’apprentissage », in Gérard Mauger [dir.], Rencontres avec Pierre Bourdieu, Broissieux, Éditions du Croquant, 2005, p. 197-207).


9. 
Je tiens à remercier tous ceux qui m’ont beaucoup apporté dans ce travail, de façon formelle ou informelle – et, parmi eux, Jean-Jacques Rosat, Charles Soulié, Hélène Thomas et Claudine Tiercelin, pour leurs critiques et leurs conseils, Rémi Lenoir, pour son appui généreux..






1
Initiation philosophique


CHAPITRE 1
UNE HISTOIRE INCORPORÉE
Le passé n’est jamais simplement le passé. Il agit jusque dans le présent comme un facteur au nombre des facteurs déterminants, plus ou moins fortement selon les circonstances, et il n’agit pas seulement en raison de l’inertie des traditions qui poursuivent lourdement et aveuglément leur cours, mais aussi parce qu’une image des phases passées de notre propre société, aussi méconnaissable et déformée qu’elle soit, continue à vivre à chaque fois dans la conscience des hommes du présent, et y sert involontairement de miroir dans lequel on se voit soi-même comme un autre.
NORBERT ELIAS


Produit d’un apprentissage spécifique, la compétence philosophique consiste moins dans un ensemble de savoirs que dans la maîtrise pratique de schèmes discursifs et cognitifs qui assurent la conformité et l’homogénéité des agents, sous la forme d’évaluations, de goûts, de répulsions, de cécités, d’indifférences et de choix intellectuels qui orientent les pratiques. Ce que les agents perçoivent comme indéfini et indéfinissable à force d’être évident à leurs yeux, la valeur proprement « philosophique », doit quelque chose à l’histoire, une histoire singulière déterminée par des traits nationaux. Cette valeur se présente à l’état objectivé dans un ensemble d’œuvres (thèses, manuels), de pratiques de recrutement (examens, concours d’admission à l’ENS, de l’agrégation et du CAPES…) et d’agents hiérarchisés (professeurs d’université, Inspecteurs, professeurs de lycée en classes préparatoires ou en classe terminale…). Les niveaux d’enseignement, les spécialités, les genres d’exercice, les frontières disciplinaires qui marquent une discipline savante fondent les principes de vision et de division propres aux entendements savants. Sous l’ensemble de ces rapports, l’institution scolaire joue un rôle essentiel de certification des producteurs et des produits.
La division patente du corps professoral d’après la hiérarchie des enseignements – enseignement secondaire et enseignement supérieur – dessine une division fondée sur le degré de spécialisation. Ce n’est évidemment pas un hasard si les professeurs de lycée tendent à être perçus comme des généralistes par excellence : ils sont en contact avec le public le plus profane que puisse atteindre la parole philosophique. Inversement, l’érudition, qui donne sa marque à un corps de lettrés, est plutôt un monopole des enseignants du supérieur. À chacune des catégories semble pouvoir être attribué un genre – grosso modo, la dissertation à la première, le commentaire à la seconde.
Mais cette attribution ne saurait être effectuée de façon mécanique, car l’opposition entre les niveaux d’enseignement ne joue que jusqu’à un certain point. L’acquisition de l’habitus philosophique scolaire, cet ensemble de schèmes d’évaluation indissociablement cognitifs, éthiques et esthétiques, suppose une relative continuité des rôles de professeur, de penseur, et de spécialiste, rôles toujours indissociables de la mission de la philosophie dans l’enseignement secondaire. Les professeurs de lycée font des « commentaires de texte » et utilisent abondamment, y compris pour les besoins de la dissertation, l’histoire de la philosophie ; la dissertation, quant à elle, est loin d’être négligée dans l’enseignement supérieur. Un titre comme l’agrégation, officiellement défini comme concours de recrutement dans l’enseignement secondaire, vaut souvent, dans la plupart des disciplines canoniques, comme une condition tacite d’accès au supérieur. Les enseignants du supérieur ont parfois enseigné quelques années dans le secondaire, en particulier durant les périodes de faible recrutement. Une bonne part de leur activité et de leur production est consacrée à préparer les étudiants aux concours de recrutement de l’enseignement secondaire, ces mêmes concours par lesquels ils ont été eux-mêmes sélectionnés. Et s’ils sont officiellement soumis à la logique spécifique de la recherche érudite, qui n’a pas d’autre fin qu’elle-même, ils ne peuvent trouver que dans l’enseignement secondaire la justification publique et explicite des finalités ultimes de leur discipline. Certains enseignants du supérieur se considèrent comme plus proches des enseignants du secondaire que des spécialistes du commentaire érudit : c’est le cas notamment de ceux qui se consacrent expressément aux sujets généraux en « philosophie générale » ou « philosophie morale ». On peut penser à Vladimir Jankélévitch, professeur de morale qui a tendu à remplir à la Sorbonne une fonction jadis incarnée par Alain, professeur de khâgne à Henri-IV. Il reconnaissait lui-même volontiers la nature et l’origine de sa compétence :
Je suis essentiellement un professeur de lycée, et je n’ai jamais cessé de l’être, même dans l’enseignement supérieur. Mes cours sont faits pour le secondaire. Je ne suis pas du tout doué pour l’érudition ni pour la philosophie « scientifique » ; je n’ai pas de spécialité déterminée. Je fais de la philosophie générale, comme les médecins généralistes font de la médecine générale, je suis outillé pour développer une leçon sur un grand thème philosophique. Quand j’étais à l’École normale, nous nous entraînions, mes camarades et moi, à traiter ce qu’on appelait des sujets de leçon. C’est une forme de rhétorique, sans doute. Alain, qu’on ne lit plus, appelait cela les propos ; seulement, les propos d’Alain sont décousus : ce sont des exercices plus ou moins artificiels, mais ils peuvent être les matériaux d’une philosophie « aphoristique ».

PENSER PAR SOI-MÊME
Le poids numérique et, donc, institutionnel des professeurs de philosophie de lycée, l’un des traits distinctifs de la production philosophique en France, est un facteur qui intervient étroitement dans la définition de la discipline et, en particulier, dans son rattachement à la culture littéraire. Si plusieurs traits de la définition de l’enseignement philosophique sont déjà présents dans les conceptions de Victor Cousin, c’est qu’en fait celles-ci traduisaient, au moment même où il se constituait, le système des relations entre la hiérarchie des disciplines fondée sur la culture humaniste et l’institution de « l’instruction secondaire » dont il est dit qu’elle « ne prépare […] spécialement à aucune profession savante ou industrielle » et que son « but est général » (« elle prépare des hommes et des citoyens »). Discipline du « couronnement » (selon le mot d’un Inspecteur de philosophie), la philosophie redouble les vertus de cet enseignement : « Il faut qu’il y ait dans les collèges un enseignement qui, se liant à tous les autres et les résumant, achève dans le jeune homme l’instruction qu’il a reçue, et lui donne en quelque sorte le secret de tout ce qu’il a appris sous une autre forme. »
Enseignée au terme des études secondaires, la philosophie se distingue en effet par le projet ambitieux de faire accéder les individus à une « réflexion personnelle ». Les instructions de 1925, qui font encore autorité en la matière, définissaient ainsi le rôle de l’enseignement de la philosophie : « C’est dans la classe de philosophie que les élèves font l’apprentissage de la liberté par l’exercice de la réflexion, et l’on pourrait même dire que c’est là l’objet propre et essentiel de cet enseignement. » Plusieurs décennies plus tard, c’était encore la conception défendue par la plupart des Inspecteurs de philosophie : « Aujourd’hui, la chose qui doit venir la première est tout indiquée, ce sont les instructions ministérielles du 2 septembre 1925, portant la signature d’Anatole de Monzie. Explicitement placées sous l’égide de la liberté […] ces instructions de 1925 […] n’ont rien perdu de leur fraîcheur et de leur actualité. »
L’histoire de l’enseignement philosophique révèle moins des « crises » (même si le terme revient périodiquement) que la récurrence de tensions entre les prérogatives exceptionnelles du professeur de philosophie et les contraintes ordinaires d’une discipline scolaire, ces tensions étant rendues manifestes dans des circonstances telles que des réformes de programmes devenues indispensables pour échapper aux reproches de verbalisme, d’ennui ou d’inactualité qui se font entendre à certaines périodes. À travers les programmes, les exercices scolaires et les modèles pédagogiques sous-jacents se révèlent autant d’états du champ philosophique et des relations qu’il entretient avec d’autres champs, notamment le champ politique. Il est illusoire d’autonomiser l’un de ces aspects.
Les républicains avaient souhaité une École correspondant au régime nouveau et rompant avec les forces conservatrices qui exaltaient l’ordre, l’autorité et la foi, mais ils s’étaient montrés indécis en matière d’enseignement supérieur. Depuis les années 1880, la doctrine officielle concernant l’enseignement de la philosophie avait oscillé entre la reconduction de l’héritage spiritualiste, sous réserve de quelques aménagements secondaires en matière de religion, et l’alliance ouverte avec la culture scientifique, qui pouvait apparaître par excellence comme le symbole et la garantie de l’établissement d’un régime républicain. Alors que les positivistes étaient peu présents dans l’enseignement de la philosophie, en particulier à l’Université, les philosophes spiritualistes ont continué bien après Ravaisson à occuper des positions importantes dans tous les niveaux d’enseignement et dans l’Inspection générale (Lachelier). Face à l’introduction de nouvelles disciplines (géographie, psychologie, sociologie) dans des filières plus ou moins marginales, ou à la redéfinition des disciplines anciennes selon les exigences de nouvelles méthodes « positives » (histoire, lettres), tout se passe comme si les philosophes étaient parvenus à contenir dans des limites tolérables les pressions de la culture scientifique et de ses représentants.
Positivisme et spiritualisme étaient concurrents, même s’ils ne disposaient pas de ressources institutionnelles équivalentes. Aucun d’eux ne semblait en mesure d’accorder les exigences internes du champ philosophique avec les exigences externes du champ politique. C’est une voie doctrinale médiane, le néo-kantisme à la française, qui apparaissait la mieux placée pour réaliser une telle conciliation : elle permettait de préserver l’autonomie de la discipline tout en maintenant un équilibre optimal entre science et religion. Elle pouvait en outre compter sur le capital intellectuel et institutionnel de quelques-unes des figures prestigieuses de la discipline : Renouvier, philosophe non universitaire mais très important pour la génération des années 1870 ; Jules Lachelier, héritier de Ravaisson, professeur à l’ENS entre 1864 et 1875, puis Inspecteur général ; Émile Boutroux, professeur à l’ENS entre 1877 et 1887, puis à la Sorbonne. Leurs cours à l’ENS ou à la Sorbonne ont marqué la formation de jeunes normaliens qui, parvenus à l’enseignement supérieur, ont eux-mêmes renforcé par leur enseignement la présence de Kant dans la philosophie universitaire. Le personnel de l’administration universitaire se trouvait soumis aux mêmes influences doctrinales, comme en témoignent les exemples de Louis Liard, auteur d’une thèse d’inspiration kantienne, directeur de l’Enseignement supérieur de 1883 à 1893, et d’Élie Rabier, Inspecteur de philosophie et directeur de l’enseignement secondaire de 1889 à 1907, dans une période cruciale où s’élaborait la ligne pédagogique de la discipline philosophique.
La fortune de Kant en France n’a guère connu d’éclipse depuis les années 1880. Alors que le positivisme, loin d’avoir été érigé en doctrine officielle, est demeuré durablement le possible exclu, déviation dont les philosophes devaient savoir se préserver, le néo-kantisme, voie originale de compromis, reconnaissait la nécessité de prendre sur les sciences une position non rétrograde, instruite et appropriée à l’état des savoirs, mais il s’efforçait dans le même temps d’en limiter les prétentions et se voyait finalement conduit « à donner à la morale la primauté sur le théorique et à voir dans la religion l’aboutissement de tout l’édifice ». Il retenait de Kant la critique des dogmes, abandonnait une bonne partie de l’arsenal transcendantal, et en développait une interprétation fondée sur la liberté du sujet. Il ne proposait pas seulement une doctrine savante aux professeurs, il leur donnait un fondement, le « sujet », sur lequel ils pouvaient faire reposer une morale et une métaphysique professionnelles. Au-delà du public savant, les philosophes offraient la doctrine la plus à même « d’établir, de faire éclater aux yeux de tous l’autosuffisance spirituelle, morale et intellectuelle du régime fondé sur l’individu et la raison ». Kant, honni par l’orthodoxie philosophique catholique, n’en était que mieux placé pour incarner la résistance du philosophe libre.
On peut reconnaître son empreinte dans l’insistance de la tradition institutionnelle de la discipline sur le primat idéaliste de l’esprit (de la théorie), de l’activité intellectuelle, de la liberté, de la conscience sur les choses, les données des sens, l’« en-soi », le sens commun, mais aussi sur les réalités intelligibles de la métaphysique. À propos de cette forme originale d’idéalisme inspirée de Kant, Boutroux écrit : « C’est en premier lieu la substitution de l’esprit comme substance et essence immuable ; et c’est en second lieu l’idée d’une relation entre la nature et l’esprit telle qu’elle surmonte à la fois le panthéisme et le dualisme. Notre tâche est de concilier et de dépasser l’immanence et la transcendance. »




OEBPS/images/tabp176b.jpg
Tableau 2:Terminales scientifiques et littéraires

total dont dont | part des | part des % % %
term. term. term. term. term. de filles | de filles | de filles
philo (A, | maths (C| philo | maths | enterm. | en term. dans
puisL) | puisS) | (en %) | (en %) philo maths | terminales
1951-
1952 39768|21010| 11721| 52 29 58 15 43
1960-
1961 81860(35489| 27315| 43 33 68 23 50
1965-
1966 208454 (79996| 42458 39 24 67 28 49
1975-
1976 29857759665 | 44452 20 15 - - -
gg?' 344473|60481| 45226| 17 | 13 | 80 | 39 | 59
1985-
1986 385203 | 64964| 44334| 16 11 81 34 56
1995-
1996 504905|86869|157651| 17 31 81 41 54
2000-
2001 484462 |63886|151805| 13 31 82 43 55

Les sections ont changé dans leur intitulé et du fait que de nouvelles sections ont été
créées a coté des sections dites générales.

* La section scientifique S regroupe les anciennes sections C et D.

Source: Références et repéres statistiques sur les enseignements, la formation et la recherche,
DEP, ministere de 'Education nationale, année 2000-2001, p.105

%





OEBPS/images/tabp177.jpg
Tableau 3: Les niveaux d’enseignement
et leur composition sociale

3 2 cyele 2 générale Bac Bac Classes
pro. et technol. techno. général | prépa.

Agriculteurs 2,1 1,4 2 1,8 2,2 2
Artisans-
commergants 7,6 6,6 8 8 8 7
Professions
libérales, 14,8 4,9 23,1 11,9 29,4 51,4
cadres
supérieurs
dont professeurs 2,2 0,5 3,7 1,5 5,2 10,4
Profes.
intermédiaires 15,4 11,8 19,5 17,4 20,2 15,3
dont
instituteurs 1 0,3 1,6 0,8 2,1 2,2
Employés 16,4 16,4 16,9 18,4 15 9,1
Ouvriers 31 38,9 21,5 29 16,8 6
Chémeurs, 12,6 7 9 13,4 753 9,2
retraités
TOTAL 100 100 100 100 100 100

Source: Références et repéres statistiques sur les enseignements, la formation et la recherche,
DEP, ministére de ’Education nationale, année 2000-2001, p. 87 —






OEBPS/images/tabp179.jpg
Tableau 4:Les choix de filiéres de terminale
selon 'origine sociale et le sexe

Profession | Sexe | A B c D EF G BT,
du pérg (philo- | (économie) | (maths- | (biologie) | (maths, | (technol.) | BTA
littéraire) | physique) technol.)
Cadre G 7,6 | 17,5 29,8 23,7 9,5 8,8 |29
supérieur F 268 22,1 16,2 23,4 3,6 69 |1
: G | 16,1 | 13 32,2 21,1 10 16,3 | 2,3
Enseignant| & | 336 | 181 | 17.8 | 243 | 52 | 10 |1
Cadre G 6 17,7 17,3 18,5 | 21,8 13,5 | 5,1
moyen F |258| 21,5 6,2 16,5 6,9 21,6 | 1,8
; G 6,5 | 15,2 10,1 14,9 | 22,5 24,6 | 6,1
Employé \ § 1267 | 177 | 67 | 112 | 78 | 268 |21
Ouvrier G 7,3 12,7 9,4 8,6 | 33 20,8 | 8,3
non qual. F 259 14,3 2,1 11,8 8,2 36,2 | 1,5

Source: panel 1980, ministere de I’Education nationale
Le tableau se lit de la fagon suivante: 7,6 % des fils et 26,8 % des filles de cadres supé-
rieurs sont en section A.





OEBPS/images/tabp180.jpg
Tableau 5: Composition sociale
des sections de terminale

Section A
G F G+F
Classes supérieures 6.4 18,9 25,3
Classes moyennes 7.7 33,7 41,4
Classes inférieures 35 20 23,5
17 83 100
(N =1396)
Section B
G F G+F
Classes supérieures 11 157 26,7
Classes moyennes 19,3 32,7 52
Classes inférieures 8,1 13 21,1
39 61 100
(N =1362)
Section C
G F G+F
Classes supérieures 30 18,1 48,1
Classes moyennes 24,8 15,4 40,2
Classes inférieures 7,7 3,8 11,5
63 37 100
(N = 894)
Section D
G F G+F
Classes supérieures 16 18,3 34,3
Classes moyennes 22,8 25,1 47,9
Classes inférieures 73 10,3 17,6
46 54 100
(N =1315)
Section G
G F G+F
Classes supérieures 42 69 11,1
Classes moyennes 18 35,6 53,6
Classes inférieures 10,7 25,8 36,5
33 67 100
(N =1704)

Source: panel 1980, ministere de I'Education nationale





OEBPS/images/figp187.jpg
senbrartod stesss
oym s, 0um

UOTIOSTTOD 9P INDIDDITP
+

|
|
win SNd |
T staeq |
| uotTen
| aTnataq
§917e1933TT STESSD | urzp 1 obe
ayood snbuaquy | PROTD 35 SN&

xr0ANOd

ana

|
v stxeq | suraznod 3aubxen

sTenueu

|otudosortyd BT 9P Px1TO3ISTY
1-301d spuewatTe atydosortud

srydosortyd op [euoTIRUISIUT SBRTTOD 2subofeq
€ obg

a0231p9 pueIs

sax3ne 3 senbrioxs

sTesss,p IN2ITPY
3 1023TP9 3Ta2d

snbraguasa

|sTosBamog preuben

ssumoy | aneusy
ssous193uU0D 9P SxTEW
reaetes |
| eouraozd

@ssazaanog |
soustos |

axTe3TSIBATUN IN33TPY 3TId

| Tauesaa

¢ obe|
| Brayosunzg “1-30Bea

z -3oad

soumoy

(s13ne) STIRA

z 39 T saxy

SaITElISIoATUN wﬁO%ﬁwO& mu—u OUN&wO‘H





OEBPS/images/tabp38a.jpg
Tableau | : Origine sociale des professeurs
hommes de I’enseignement secondaire
(en pourcentages)

Classes Classes  Instit. Professeurs Cadres  Prof. Cadres

popul.  moyennes sup. lib. sup.
public privé,

indust.
Philosophie 34,6 28 4 2,6 12 5,3 6,6
Lettres classiques 24,2 24,2 7,3 3,1 11,5 5.2 5,2
Lettres modernes 45 28,3 4,1 1,6 8,3 0,8 75
Histoire 35,3 31,3 6 2,5 53 3 10,1
Anglais 239 36,7 8,5 5,1 6,8 0,8 10,2

Lecture: 34,6 % des hommes philosophes sont d’origine populaire.





OEBPS/images/tabp38b.jpg
Tableau 2: Origine sociale des professeurs
femmes de I’enseignement secondaire
(en pourcentages)

Classes  Classes  Instit. Professeurs Cadres  Prof-  Cadres

popul.  moyennes sup. lib. sup.

public privé,

indust.
Pkilosopbl'e 12,7 19,1 17 6,3 8,5 0 29,7
Lettres classiques 25,2 1755 5,1 5,6 21,1 5,1 15,4
Lettres modernes 28,5 26,1 8,3 751 13 1,1 8,3

Histoire 19,3 27,5 4,8 5,3 14,4 4,8 14

Anglais 16,3 23,9 8,8 10 13,8 5,8 16,3

Lecture: 12,7 % des femmes philosophes sont d’origine populaire.





OEBPS/images/tabp42a.jpg
Tableau 3 : Propriétés et attitudes (hommes)

Mention Vocat. Attitude Attitude Pour
au bac intel. relig. politique agrégat.
Non- 2 NR | pratique | NR, | Ext. | Gche | Centre| Dte,

réponse | mentions ounon| régul. | refus | gche extréme

(NR) ou | B ou plus ou de se droite

absence occasion | classer

de

mention
Philo.| 45 3 77 40 39 21 (20| 45| 11 3 24
Letres 36 | 11 |55 |29 54 |23 | 7]40] 24| 6 | 55
clas.
Lettres
od. 47 3 61 49 33 24 | 18| 39| 14 4 35
Hist. 46 3 68 33 33 18 | 12| 45| 20 5 38
Ang. 48 7 71 33 34 20 91 26| 24 3 40

Valeurs en pourcentages (arrondis)

* catholique ou protestant






OEBPS/images/tabp42b.jpg
Tableau 4: Propriétés et attitudes (femmes)

Mention Vocat. Attitude Attitude Pour
au bac intel. relig. politique agrégat.
Non- 2 NR | pratique | NR, | Ext. Gche | Centre| Dte,
réponse | mentions ounon| régul. | refus| gche extréme
(NR) ou | B ou plus ou de se droite
absence occasion | classer
de
mention
Philo.| 34 23 69 49 45 15 | 17| 49| 15 4 30
Lett
0o\ |73 |27 | 56 |24 | 6| 42| 25| 2 | 47
clas.
L
e sé |8 | es |41 | 43 |22| 8| 47| 16| 5 | 26
moa.
Hist. 46 4 69 29 53 20 | 10| 41| 23 6 37
Ang. 44 6 67 29 29 22 4| 37| 32 5 40

Valeurs en pourcentages (arrondis)
* catholique ou protestant






OEBPS/images/tabp120a.jpg
Tableau 4:La philosophie dans les revues universitaires

(Archives de philosophie, Etudes philosophiques,
Revue de métaphysique et de morale,
Revue philosophique)

1982-1985

Themes principaux (en pourcentages)

Histoire de la philosophie 57

Notions générales (méraphysique) 10

Auteurs actuels 5

Epistémologie, logique, histoire des sciences 14

Auteurs (écrivains...) et sujets divers 10
100

TOTAL







OEBPS/images/tabp73.jpg
Tableau | : Distribution des sujets
de dissertation de baccalauréat par themes
(en pourcentages)

1972 1976 1980 1988-1989 1995-1996
(N=222) (N=191) (N=221) (N=134) (N=106)

Philosophie

générale dont: 27 43,4 39,3 29,8 45,2
— Vérité, raison 4 6,8 9 10,4 16,0
— Liberté, existence 6,3 9,9 4,9 5,2 8,4
— Passion 1,3 2 2,7 1,4 1,8
— Temps 1,8 2 3,6 22 4,7
— Autrui 0,9 1,5 0,4 1,4 0,9
— Langage 1,3 3,6 4 4.4 3,7
— Divers, généralités 11,2 17,2 14,4 4,4 9,4
Philosophie

pratique dont: 42,8 32 31,8 41,8 35
— Morale 12,1 4,7 3,1 8,9 10,3
— Politique 7,2 6,2 5,8 7,4 1,8
— Droit, justice 3,1 1,5 8,5 9,7 Ts)
— Technique, travail 72 4,1 6,3 4.4 5,6
— Divers, généralités 13 9,9 7,6 11,1 9,4
Sciences dont: 19,8 13,6 12,6 14,1 6,6
— «Exactes» 4,9 3,6 4,5 5,9 1,8
— «Humaines» 4 3,6 1,3 5,9 0,9
— Divers, généralités 10,8 6,2 6,7 2,2 3,7
Art 1,3 3,1 8,5 8,9 8,4
Religion 1,3 1,5 2,2 1,5 2,8
Philosophie,

métaphysique 6,3 0,1 3,1 3.7 1,8
Psychologie 1,3 5,2 2.2 0 0
TOTAL 100 100 100 100 100





OEBPS/images/tabp120b.jpg
Tableau 5:La philosophie
dans les revues intellectuelles

1982-1985
Themes principaux — Lo Déb Crisi
(apairensans) sprit e Débat ritique
Histoire de la philosophie,
. 0 0 4
classiques
Auteurs actuels 43%* 33 16
Fogidis, iisbniloge
ogique epzst.emo ogie " - -
histoire des sciences
Notions générales
(métaphysique) 20 0 4
Philosophie politique,
ilosophie politique 41 2% -
monde moderne
Esthétique 8 0 8
Divers 2 3 16
TOTAL 100 100 100

* inclus: numéro spécial Merleau-Ponty

Le nombre d’auteurs mentionnés differe du nombre d’articles mentionnés, un méme auteur
pouvant avoir écrit plusieurs articles. Pour le comptage des auteurs, on a exclu ceux parais-
sant exercer une activité professionnelle a 'étranger: il s'agit, pour la plupart, de philosophes
dont un article est traduit en frangais pour une revue.





OEBPS/images/tabp76a.jpg
Tableau 2: Distribution par époques des auteurs
de textes donnés au baccalauréat
(en pourcentages)

1972 1976 1980 1988-1989 1995-1996

Antiquité-Moyen Age 8,5 84 11,3 7,8 7

XVIC-XVII® siecle 12,7 16,8 18,1 25,4 23,2
XVIII® siecle 23,4 30,9 28,4 274 27,9
XIX® siecle 22,3 20,4 23,8 15,6 11,6

XX siecle 32,9 24 18,1 23,5 30,2






OEBPS/images/tabp176a.jpg
Tableau | : La place du baccalauréat général
(en pourcentages)

1960 1970 1980 1990 2000
Baccalauréar
général 100 83 71 64 52
Baccalauréar
technologique - 17 28 30 30
Baccalauréar
professionnel - - - 6 18
TOTAL 100 100 100 100 100

Source: ministére de ’Education nationale





OEBPS/images/tabp76b.jpg
Tableau 3: Distribution par orientation théorique
des auteurs de textes donnés au baccalauréat

(en pourcentages)

1972 1976 1980 1988-1989 1995-1996
Idéalisme 29,7 35,7 40 45 45,2
Philosophes de I'existence 15,9 20,2 17,7 21,5 19
Empirisme 74 955 15,5 5,8 19
Sciences de la nature 10,6 8,3 1,1 5,8 0
Sciences de '’homme 74 83 22 0 2,3
Philosophes chrétiens 2,1 1,1 2,2 3,9 2,3
Autres (écrivains...) 26,5 16,6 21,1 17,6 11,9






OEBPS/images/tabp109.jpg
Tableau | : Effectifs professoraux
dans ’enseignement secondaire
(1960-2000)

1960 1965 1970 1975 1980 1985 1991 1997 2000
Professenrs 905 1311 1673 1767 2191 2552 3270 4054 4148
dont
agrégés
Classes
prépa.

(efctif — 4766 5610 5577 6212 6594 8112 9645 9547
d’éleves)

Source : ministére de 'Education nationale (enseignement public)

- 433 687 805 804 845 1268 1385






OEBPS/images/tabp111.jpg
Tableau 2: Les enseignants du supérieur
(1963-2000)

1963 1967 1972 1977* 1986** 1992 1996 2000

Cadre A 59 88 105 121 128 136 142 159

Cadre B 65 139 - 303 268 167 153 176

dont maitres
de conférences 30 67 173 206 201 147 153 176

dont assistants*** 35 72 - 99 67 20 S —

TOTAL 124 227 - 424 396 303 295 335

Sources: ministere de 'Education nationale (et Pierre Bourdieu, Homo academicus, op. cit.,
pour les années 1963 et 1967)

* 1977 est la derniére année avant la scission qui a permis I'apparition de sous-sections, puis
de sections autonomes telles que I'esthétique et I'épistémologie.

** Grace aux déclarations des individus concernant leur spécialité, on a pu regrouper les
membres de la section de philosophie proprement dite avec des philosophes relevant de I’es-
thétique (N = 38) ou de I'épistémologie (N = 15). Ce regroupement ne peut guére étre effec-
tué pour les années suivantes.

*** Le recensement des assistants comporte une part d’incertitude, étant donné les caracté-
ristiques du recrutement et de la gestion décentralisée des carriéres. Apres 1992, la catégorie,
en voie d’extinction, n'est plus décelable.






OEBPS/images/tabp113.jpg
Tableau 3: Les titres universitaires en philosophie
(1960-2000)

1960 1965 1970 1975 1980 1984 1990 1995 1999 2000

Licence — 411 802 779 575 572 777 1370 1642 -

Maitrise 96 243 873 542 344 420 511 921 1044 -

Agrégation 50 68 103 70 25 47 87 88 90 80

Source: ministere de I'Education nationale







OEBPS/cover/cover.jpg
Louis Pinto

LA VOCATION
ET LE METIER
DE PHILOSOPHE

Pour une sociologie
de la philosophie dans

la France contemporaine

collection Liber

SEUIL






