
[image: Couverture : Pierre Vesperini,  Lucrèce ,  Fayard ]


 [image: Page de titre : Pierre Vesperini,  Lucrèce ,  Fayard ]


        
            
            
                Du même auteur
            

            
                La Philosophia et ses pratiques
                        d’Ennius à Cicéron, École française de Rome, 2012.
            

            
                Droiture et mélancolie. Sur les écrits de Marc Aurèle,
                    Verdier, 2016.
            

            
                Direction d’ouvrage :
            

            
                Philosophari. Usages romains des savoirs grecs sous la
                        République et sous l’Empire, Classiques Garnier, 2017.
            

            
                Traductions :
            

            
                Sénèque, Octavie, L’Arche, 2004.
            

            
                Bertolt Brecht, Grand-peur et misère du IIIe Reich, L’Arche, 2014.
            

        
    
        
       
            
                
Collection « L’épreuve de l’histoire »
         

                Ouvrage publié sous la direction de Patrick Weil
          
                

                
                    Dans la même collection :
                

            
                Olivier Compagnon, L’Adieu à l’Europe. L’Amérique latine et
                    la Grande Guerre, 2013.
            

            
                Hélène Blais, Mirages de la carte. L’invention de l’Algérie
                    coloniale, 2014.
            

            
                Rahul Markovits, Civiliser l’Europe. Politiques du théâtre
                    français au xviiie siècle, 2014.
            

            
                Antoine Lilti, Figures publiques. L’invention de la
                    célébrité (1750‑1850), 2014.
            

            
                Claire Judde de Larivière, La Révolte des boules de neige.
                    Murano face à Venise, 1511, 2014.
            

            
                Darrin M. McMahon, Fureur divine. Une histoire du génie,
                    2016.
            

            
                Antonella Romano, Impressions de Chine. L’Europe et
                    l’englobement du monde (xvie-xviie siècle), 2016.
            

            
                Jean-Luc Chappey, Sauvagerie et Civilisation. Une histoire
                    politique de Victor de l’Aveyron, 2017.
            

            
                Pierre Serna, Comme des bêtes. Histoire politique de
                    l’animal en Révolution (1750‑1840), 2017.
            

            
                

En couverture et intérieur :
            

            
                Frontispice du De rerum natura de Lucrèce,
            

            
                copié par le moine Girolamo di Matteo de Tauris pour le pape Sixte IV (1483).
                
            

            

                En intérieur droit : Vase à parfum de Herstal © MRAH, Bruxelles
            

            

                Illustration p. 227 : © Coll. part. 
            

            

                Création graphique : Paul Raymond Cohen
                
    
   ISBN : 978-2-213-68390-4
            

            
                
© Librairie Arthème Fayard, 2017.


                Dépôt légal : août 2017
            

        
    
        
            
                
                    À Leonor Baldaque
                
            

        
    
        
            
                « Les Anciens, Monsieur, sont les Anciens, 
et nous sommes les gens de maintenant. »

Molière, Le Malade imaginaire, II, 6.

            

        
    
        
            Table des matières


            
                Couverture
            

            
                Page de titre
            

            
                Page de copyright
            

            
                Du même auteur
            

            
                Dans la même collection :
            

            
                Introduction
            

            
                Prologue à Athènes
            

            
                Première partie - Les savoirs grecs dans la Rome de Lucrèce
            

            
                Chapitre I - Le monde de Lucrèce
            

         
            
                Conclusion
            

            
                Abréviations
            

            
                Notes
            

            
                Bibliographie
            

  
            
                Remerciements
            

            
                Index
            


        
    
        
            
                
                
                    Introduction
                

                

                    Il existe aujourd’hui ce qu’on pourrait appeler un mythe de
                        Lucrèce. Ce mythe raconte qu’il y eut à Rome, à la fin de la République, un
                        homme – philosophe ou poète, on ne sait pas bien – animé de convictions
                        épicuriennes, qui, désireux de transmettre sa foi à ses contemporains,
                        aurait composé un poème didactique : le De rerum
                        natura (« Sur la nature des choses »). Ce poème, trop « radical » pour
                        son temps, trop « moderne », serait passé largement inaperçu, comme son
                        auteur. Il aurait suscité aussi la méfiance du régime impérial, puis de
                        l’Église, ce qui expliquerait qu’il ne soit presque jamais cité au Moyen
                        Âge. Heureusement, à la Renaissance, la redécouverte du poème par les
                        humanistes aurait permis à l’Europe de s’initier aux théories d’Épicure, contribuant ainsi à la destruction du monde
                        médiéval, et donc à l’avènement du monde moderne.

                    À partir de ce mythe, un grand savant américain, Stephen
                            Greenblatt, professeur à Harvard, référence
                        mondiale des sciences humaines en tant que fondateur du « Nouvel
                            Historicisme1 », a écrit un best-seller mondial, The Swerve.
                        L’ouvrage fut salué par les plus grandes autorités, obtenant le National
                        Book Award for Nonfiction en 2011 et le Pulitzer Prize for General
                        Nonfiction en 2012. L’auteur reçut enfin, dans la vague de succès qui
                        suivit, le prix Holberg, équivalent du prix Nobel pour les sciences
                        humaines, pour avoir notamment « montré à un large public la valeur et le
                        caractère captivant de la recherche en humanités ».

                    La crise que connaît actuellement la culture européenne est
                        naturellement propice au surgissement, ou plutôt au resurgissement (car ce
                        sont de vieilles histoires), des mythes. Ces dernières années on a vu se
                        multiplier les études sur Lucrèce, en particulier sur sa réception à la
                        Renaissance. Cette concentration d’études savantes, quand tant de domaines
                        restent à explorer afin de faire progresser notre connaissance de
                        l’Antiquité ou de la Renaissance, est irrationnelle.

                    Il est
                        manifestement réconfortant de se dire et de s’entendre dire que la modernité
                        est une chose formidable, qu’elle a pour ancêtres les figures vénérables des
                        philosophes antiques, en particulier les philosophes matérialistes,
                        hédonistes, etc., et qu’elle a fini par triompher, après des siècles de
                        luttes contre l’obscurantisme, grâce aux humanistes, aux libertins et aux
                        hommes des Lumières.

                    Réconfortant, peut-être : les grands philosophes et les grands
                        poètes de l’Antiquité, comme autant de totems ancestraux, veillent sur nous,
                        garantissent la pérennité de nos valeurs, si durement assaillies. Mais ce
                        n’est ni historiquement exact ni même politiquement judicieux, si l’on veut
                        réellement se donner comme ambition de sauver les idéaux de liberté, de
                        justice et de culture, aujourd’hui menacés de toutes parts. Je reviendrai
                        sur cet aspect politique en conclusion, car mon propos est ici
                        scientifique : le livre que je présente se propose de déconstruire un mythe,
                        le mythe de Lucrèce, en resituant le De rerum natura
                        dans les différents mondes où il a vécu.

                    Pour cela, il faut commencer par mettre en suspens toutes nos
                        catégories. Non seulement les catégories historiographiques qui nous sont
                        familières (« culture », « philosophie », « littérature », etc.), mais aussi
                        les catégories plus générales de l’entendement scolaire, donc de
                        l’entendement cultivé : « œuvre » ou « auteur », « épopée » ou « poème ».
                        Cette opération intellectuelle de suspens ne peut se faire en une fois. Dès
                        qu’un problème se pose, l’esprit est aussitôt tenté de le résoudre au moyen
                        des termes qui lui sont familiers. Ce n’est que peu à peu que l’on s’habitue
                        à reconnaître ce réflexe et à s’en défendre.

                    Par cette opération de suspens, comme par un coup de baguette
                        magique, nous nous retrouvons seuls face au De rerum
                            natura. Nous lisons ces vers, et nous ne savons plus rien. Nous
                        avons oublié toutes les interprétations qu’on nous en a données à l’école ou
                        dans les livres, c’est-à-dire tous nos « a priori
                            historiques2 ». Nous comprenons que nous ne savons rien. Le désert, le silence et
                        la nuit se sont faits autour du poème. Il va falloir reconstruire le monde
                        dans lequel et pour lequel ils ont été produits, la place de Lucrèce dans ce
                        monde, les pratiques qui donnaient forme et sens au geste d’écrire des vers,
                        et les usages que l’on en faisait.

                    Les Anciens ne sont plus là, certes, pour répondre à nos
                        questions. Mais nous avons encore les traces de leur passage dans les
                        textes, les images et les ruines qu’ils ont laissés derrière eux. Ad fontes, disaient les humanistes : « Aux sources ».

                    On
                        découvrira ainsi, à la place d’un « grand récit » continu, une multiplicité
                        colorée d’histoires, une autre histoire, discontinue et plurielle, mettant
                        en avant non pas des essences, des « synthèses toutes faites », comme disait
                        Michel Foucault (« Lucrèce », « l’épicurisme », « l’atomisme », « la
                        philosophie », « le Moyen Âge », « la Modernité », etc.), mais des
                        « faires » : c’est-à-dire des façons de faire qui, selon les temps, les
                        lieux, les acteurs, transforment leur objet : le De rerum
                            natura.

                    La méthode employée est celle de l’ethnologue abordant des
                        sociétés exotiques : une démarche anthropologique, attentive à repérer les
                        façons de penser des autres, à prendre conscience des siennes propres, et à
                        travailler en effectuant un constant aller-retour entre ces deux espaces de
                        pensée.

                     

                    Au-delà de cette déconstruction, ou de la mise en lumière des
                        usages qu’on a faits de Lucrèce au fil des âges, il est surtout question de
                        montrer, à partir de cet exemple, ce que les Classiques ont à nous dire sur
                        nous-mêmes. Au terme de ce livre, j’aimerais avoir convaincu le lecteur de
                        ce que les hommes qui nous ont précédés en Europe il y a tant de siècles
                        méritent beaucoup mieux que d’être vus comme nos précurseurs. Nous devons
                        apprendre à connaître et à aimer en eux ce qu’ils ont été, c’est-à-dire ce
                        qui les différencie de nous. C’est ainsi qu’ils peuvent nous aider à mieux
                        comprendre qui nous sommes.

                    
                

            

        
    
        
            
                
                
                    Prologue à Athènes

Dans la secte du gourou Épicure
                

                
                    


                    Il faut commencer par faire un tour à Athènes, du côté du
                        Jardin d’Épicure. Car c’est de là que serait
                        partie cette chaîne d’idées qui, transmises par Lucrèce, aurait donné
                        naissance au monde moderne.

                    La philosophie d’Épicure est
                        couramment présentée comme la plus moderne de toutes les écoles athéniennes.
                        Et, de fait, on pourrait s’y méprendre. Épicure enseigne que la nature est
                        faite d’atomes et de vide ; que les dieux ne se préoccupent pas des hommes ;
                        qu’il n’y a rien après la mort : l’âme, matérielle comme le corps, meurt
                        avec lui ; que le principe qui doit gouverner nos vies est la recherche du
                        plaisir : plaisir certes bien tempéré, mais plaisir tout de même, du ventre,
                        du sexe, plaisir de l’amitié3 ; et enfin que, pour ne pas troubler son
                        bonheur, il convient de ne pas se mêler à la vie politique.

                    Comment ne pas nous reconnaître dans cet enseignement ? Comment
                        ne pas voir dans Épicure un Moderne avant
                        l’heure ?

                    En réalité, si, au lieu de réduire Épicure à sa doctrine, on examine la façon dont cette doctrine
                        était vécue, c’est-à-dire quel en était le sens pour Épicure et ses
                        disciples, on verra que, loin d’être la plus moderne, la philosophie
                        épicurienne était la plus archaïque des écoles athéniennes.

                     

                    *

                     

                    D’abord, il faut savoir ce qu’était exactement une école
                        philosophique à Athènes. Il s’agissait d’associations officielles, visibles,
                        qui n’avaient rien d’abstrait, de vague, d’informel. Elles faisaient partie
                        des très nombreuses associations qui composaient le tissu social de la
                        ville. Ces associations étaient religieuses, dans la mesure où elles
                        s’organisaient autour du culte de divinités. Platon avait fondé celle qu’on appelait l’Académie, parce
                            qu’elle se
                        réunissait dans un parc consacré au héros légendaire Akadèmos, juste à
                        l’extérieur de la ville. Cette association était organisée autour du culte
                        des Muses. Sa vie était rythmée par des rites et des fêtes en leur honneur
                        et, sur le terrain de l’association, un enclos (temenos) leur était consacré. On leur offrait des sacrifices, des
                        libations, des chants. Il en allait exactement de même dans l’école
                            d’Aristote, qu’on appelait le Lycée4.

                    Cela pourra paraître étonnant à un lecteur d’aujourd’hui, parce
                        qu’on lit couramment que la philosophie antique est née d’une critique de la
                        religion, voire d’une opposition à la religion. Il n’en était rien5. Les écoles
                        philosophiques athéniennes proposaient en réalité des voies, des façons,
                        parmi toutes celles que proposait le polythéisme grec, et qui n’étaient
                        nullement exclusives les unes des autres, d’honorer les dieux et de s’en
                        rapprocher.

                    C’est ici que l’étonnement grandit. Les cultes des écoles
                        philosophiques, loin d’être de simples habillages sociaux, nécessités par
                        les conventions de l’époque, loin d’être de simples formes, correspondaient
                        au projet de ces écoles, qu’on peut résumer par un mot grec, theothènai, c’est-à-dire « devenir dieu »6. Pour
                        comprendre ce qu’on entendait par là, il faut garder en tête que notre
                        conception du divin, héritée du christianisme, voit la divinité comme un
                        être transcendant, incommensurable. Il en allait autrement dans le
                        polythéisme grec : les dieux étaient des êtres semblables à nous, animés des
                        mêmes passions que nous, agissant et parlant comme nous, habitant le même
                        monde que nous. La grande différence entre eux et nous, c’est leur
                        immortalité, plus précisément leur éternelle jeunesse, et leur bonheur. Pour
                        les Grecs, la condition humaine se signalait en revanche par la misère, le
                        déclin, et la certitude du néant.

                    « Devenir dieu » consistait donc à se hisser au-dessus de cette
                        condition, comme l’avaient fait, selon les histoires que chacun connaissait,
                        bien des héros de la mythologie : Héraklès, Castor et Pollux, Asclépios,
                            Dionysos, Ménélas, etc.7. Cela voulait dire accéder au
                        bonheur, et accéder, après la mort, à une éternité heureuse. Athènes était
                        connue dans l’ensemble du monde antique pour des cérémonies qui se
                        déroulaient chaque année à Éleusis, auxquelles tous ceux qui le voulaient,
                        Grecs et Barbares, pouvaient participer8. Après s’être purifiés, ils y recevaient un
                        savoir secret : de là le nom de « mystères » (mustèria), qu’on pourrait traduire par « fêtes du silence », donné à
                        ces rites9. Ils
                        faisaient ensuite une expérience dont nous savons peu de chose, sinon
                        qu’elle consistait en une illumination (ellampsis)10, et qu’on en ressortait
                        « étranger à soi-même11 ». Les participants aux Mystères d’Éleusis, fleuron de la cité
                        d’Athènes, vivaient, au cours de ces fêtes, un bonheur qu’ils espéraient
                        revivre après la mort : celui de vivre comme les dieux.

                    Mais, encore une fois, il faut se rappeler qu’en régime
                        polythéiste un culte est toujours un culte parmi
                        d’autres. Celui d’Éleusis n’était que le plus connu des cultes à
                        mystères proposant ce « devenir-dieu ». Si j’ai mis en lumière les Mystères
                        d’Éleusis, c’est parce qu’ils ont constitué une référence fondamentale pour
                        les écoles philosophiques. Lorsque Platon veut
                        dire que l’accès à la Vérité se donne dans une expérience indicible, dans
                        l’éclair d’une illumination, c’est à l’illumination éleusinienne qu’il se
                            réfère12. Il
                        en va de même chez Aristote, qui compare la
                        philosophie à l’initiation aux Mystères d’Éleusis, en la distinguant de
                        l’apprentissage purement discursif :

                     

                    
                        [savoir] didactique et [savoir] initiatique : le premier
                            type de savoir arrive aux hommes par l’audition, mais le deuxième
                            [arrive aux hommes] lorsque l’esprit subit l’illumination. C’est [ce
                            type de savoir] justement qu’Aristote a
                            nommé « mystérique », en le comparant aux mystères d’Éleusis. Dans les
                            mystères d’Éleusis, les visions ne faisaient pas l’objet d’un
                            apprentissage, elles venaient frapper l’initié13.

                    

                     

                    L’illumination éleusinienne était en effet, indissociablement,
                        une expérience de bonheur et une expérience cognitive14. Ce que Platon ou Aristote
                        offraient dans leurs écoles respectives prenait donc modèle sur cette
                        expérience, mais en en proposant une forme supérieure, réservée à une
                        poignée d’âmes d’élite15. Et, comme nous allons le voir, Éleusis
                        sera également un modèle pour Épicure.

                     

                    Si toutes les écoles philosophiques étaient organisées autour
                        de cultes, quel était celui qui définissait l’école d’Épicure ? Tout simplement, le culte d’Épicure, qu’on célébrait le
                        vingtième jour de chaque mois, et dont on célébrait l’anniversaire chaque
                        année comme celui d’une divinité. Et ce culte ne concernait pas seulement
                        Épicure, mais aussi ses parents et certains de ses disciples16. Ce trait
                        est inattendu et mérite qu’on s’y arrête.

                    Épicure justifiait son culte par
                        le fait qu’il était un sage, un sophos. « Vénérer le
                        sage est un grand bien pour celui qui vénère », assurait-il17. Ce faisant, il
                        s’inscrivait dans la tradition archaïque du sage comme « homme divin » (theios anèr)18. Mais ces sages de l’époque
                            archaïque n’avaient
                        pas d’écoles. Aucun d’entre eux ne conçut jamais des rites réguliers
                        destinés à leur rendre un culte. Et si cela devait arriver, c’était en
                        général après leur mort, non de leur vivant.

                    Autre trait typiquement archaïque : personne d’autre
                            qu’Épicure ne pouvait prétendre au titre
                        de « sage ». Car on ne devenait pas sage, on l’était. La sagesse n’avait
                        rien à voir avec un apprentissage progressif. Épicure était sage de
                        naissance, et même avant de naître, puisque, d’après son frère Néoclès, la
                        constitution atomique qui s’était faite dans le ventre de sa mère ne pouvait
                        que produire un sage19.

                    C’est la raison pour laquelle Épicure, à la différence de tous les philosophes athéniens, ne
                        reconnaîtra jamais sa dette à l’égard des différents maîtres, démocritéens,
                        platoniciens ou aristotéliciens, qu’il connut dans sa jeunesse : dans ses
                        écrits, « il se vantait de n’avoir eu aucun maître20 ». Dans une lettre perdue,
                        il niait avoir suivi l’enseignement du démocritéen Nausiphane, et dira avoir
                        été « son propre auditeur21 ». Quant à Leucippe, maître de Démocrite et
                        fondateur de l’atomisme, son existence est tout simplement niée22. Aux
                        dénégations Épicure joignait les injures : toute l’Antiquité répétera celles
                        dont il couvrit ses maîtres, ou les penseurs qui l’ont influencé. Il
                        traitera Nausiphane d’« analphabète », d’« escroc » et de « putain » (pornè). Les platoniciens se feront traiter de
                        « flagorneurs de Denis23 ». Aristote sera « un dilapideur qui, une fois dévoré son patrimoine,
                        se fit soldat puis marchand de médicaments ». Démocrite est surnommé
                        « Lérocrite », qui signifie approximativement « arbitre des broutilles24 ». En
                        refusant de reconnaître sa dette à l’égard des autres penseurs, Épicure
                        courut le risque d’être souvent traité de plagiaire : ses détracteurs auront
                        beau jeu de l’accuser « d’avoir présenté comme lui étant propre la doctrine
                        de Démocrite sur les atomes25 ».

                    L’enseignement de ce sage ne pouvait pas ressembler à celui des
                        autres philosophes. Ce n’était pas exactement un homme qui parlait. C’était
                        un oracle, et cet oracle révélait des mystères, les « mystères du divin
                            Épicure26 » (theophanta
                        orgia). Cet oracle se formulait dans un état de possession : Épicure
                        était « habité par la Vérité », et cet état avait la particularité de se
                        communiquer à ses auditeurs27. Près de trois siècles plus tard, dans la
                        Rome de Lucrèce, le philosophe épicurien Philodème de Gadara certifiait que les transes de son maître
                            Zénon de Sidon remontaient à Épicure
                            lui-même28.

                    Mais le plus extraordinaire (et là encore, nous avons à faire à
                        un trait qui distingue radicalement le Jardin des autres écoles athéniennes)
                        est que ces mystères
                        devaient être révélés à tous, et que nul n’était tenu au secret. Au
                        contraire, il fallait inviter tous ceux qui le souhaitaient à venir se
                        joindre à la « maison » d’Épicure29. Le monde
                        était divisé entre ceux qui appartenaient à cette « maison » et « ceux du
                            dehors »30 :
                        l’expression, là aussi unique parmi les écoles philosophiques, sera reprise
                        par les chrétiens31.

                    L’école (autre trait distinctif) était en fait une grande
                        maisonnée, une grande famille, gouvernée et contrôlée par Épicure32. Il n’était pas jusqu’aux enfants qui ne
                        soient surveillés33. Une maisonnée, une famille, placée bien sûr sous le signe de la
                        « joie » et de la « sérénité ». Certains disciples, comme Timocrate, qui parlait de « vie communautaire proche
                        des Mystères34 », finissant par trouver l’atmosphère un peu pesante, quittaient le
                            Jardin35.
                        Mais ils étaient aussitôt injuriés par leurs anciens compagnons. Épicure fit
                        ainsi écrire à son disciple Métrodore
                        plusieurs pamphlets contre Timocrate36. Or Métrodore était le frère de
                        Timocrate : la solidarité épicurienne prévalait contre la solidarité
                        familiale, ce qui, dans une société traditionnelle comme la société
                        athénienne, en dit long sur l’emprise qu’Épicure exerçait sur ses disciples.

                    On le comprendra sans peine : il était interdit d’émettre la
                        moindre critique, le moindre doute, quant à la vérité des dogmes d’Épicure. L’école se distinguait des autres par
                        l’orthodoxie stricte avec laquelle, même des siècles après sa mort, elle
                        maintenait inchangés les dogmes de son fondateur37. Nous avons conservé de
                        précieux fragments d’un traité de l’épicurien Philodème de Gadara consacré au « franc-parler », à la parrhèsia. Ce mot est très à la mode aujourd’hui,
                        depuis la publication du cours de Michel Foucault sur « le courage de la vérité38 ». On y voit le symbole de
                        la franchise, de la liberté de parole, des philosophes antiques, dignes
                        précurseurs de l’intellectuel engagé. En réalité, à lire Philodème, on voit
                        que la parrhèsia, dans l’école d’Épicure, recouvrait
                        l’aveu de ses doutes, de ses manquements à la doctrine, de ses errances et
                        de ses erreurs doctrinales. Il était en effet aussi absurde de cacher à
                        Épicure son âme que de dissimuler un mal à un médecin39. C’était d’ailleurs inutile
                        car, parmi les « amis », il y en avait toujours un qui, par amitié,
                        justement, dénoncerait nos fautes, sans qu’il y ait besoin d’enquêter40. 

                    Donc on se dénonçait, on dénonçait, on était dénoncé. Épicure corrigeait, admonestait, gourmandait,
                        injuriait, selon chaque situation. En un mot, il redressait. Et ainsi, comme
                        le dit Philodème, « on faisait son salut les
                        uns par les autres41 ».

                    En quoi
                        consistait ce salut ? Précisément, dans l’accès à une condition divine. Tous
                        les disciples d’Épicure se disaient isotheoi, « égaux aux dieux42 ». Et cet accès au divin ne
                        se faisait pas après la mort, puisqu’après la mort il n’y avait rien. Il
                        s’opérait dès maintenant, dès cette vie. Ici encore, comme lorsqu’il
                        félicitait ceux qui avaient divulgué ses « mystères », Épicure reprend
                        l’expérience éleusinienne, mais en la renversant : un hiérophante officiant
                        à Éleusis avait pu dire sur son épitaphe qu’il avait montré que « la mort
                        était un bien43 ». Le maître du Jardin prétend montrer, lui, qu’on peut accéder dès
                        cette vie au bonheur promis par Éleusis après la mort. Le refus de se mêler
                        à la vie publique, la célèbre injonction à « vivre caché » (λάθε βιώσας)
                        pour vivre heureux44, l’enfermement des disciples dans la « maisonnée » épicurienne,
                        doivent donc se comprendre aussi comme une expérimentation, sur terre, de la
                        vie heureuse que mènent sous la terre les morts qui ont été initiés aux
                        mystères. En témoigne ce fragment de Philodème :

                     

                    
                        L’homme intelligent, une fois qu’il s’est saisi de l’idée
                            qu’il peut se procurer tout ce qui suffit à la vie heureuse,
                            immédiatement et pour le reste de sa vie, va son chemin déjà mort et
                            enterré, et jouit d’une unique journée comme si c’était l’éternité45.

                    

                     

                    Enfin, vivre le bonheur des « égaux aux dieux », c’est aussi
                        vivre dans la compagnie des dieux. Il faut constamment les avoir présents à
                        l’esprit. Aussi Épicure ne cesse-t-il
                        d’inciter ses disciples à participer aux rituels de la religion athénienne46.

                     

                    Nous sommes donc très éloignés du sécularisme du monde moderne.
                        La théorie atomiste, en soi, n’implique pas l’existence d’une mentalité
                            rationnelle47 : on peut très bien croire aux atomes, rendre un culte à Épicure et croire qu’Épicure est sage grâce aux
                        atomes. Elle n’implique pas non plus une mentalité laïque : le Moyen Âge
                        sera riche en théologies atomistes, chrétiennes ou musulmanes, dans
                        lesquelles Dieu crée les atomes48. Quant à l’indifférence des dieux, elle
                        n’exclut nullement, nous l’avons vu, qu’on cesse de les adorer. Au
                        contraire, c’est en les vénérant qu’on garde à l’esprit leur béatitude, qui
                        est cela même que promet Épicure à ses disciples. C’est enfin le projet du
                        devenir-dieu qui donne son sens à l’hédonisme épicurien, comme à
                        l’abstentionnisme politique. C’est parce que les dieux vivent dans le
                        plaisir et ne connaissent pas les soucis qu’il faut faire du plaisir le souverain bien et se
                        garder de se mêler de la vie publique, pourvoyeuse de soucis. Ce projet
                        fonde une école où, contrairement à l’usage dans toutes les autres
                        associations philosophiques, un maître identifié à un dieu est vénéré, en
                        même temps que sa famille et certains disciples choisis, impose à tous un
                        enseignement dogmatique orthodoxe, et fait régner la terreur.

                     

                    Comment cette étrange école allait-elle être perçue par les
                        Romains ?

                    À l’époque d’Épicure, Rome était
                        loin d’avoir conquis la Méditerranée. Elle était plongée dans un conflit
                        avec Pyrrhus, roi d’Épire, dont l’enjeu était
                        la maîtrise de l’Italie du Sud et de la Sicile. C’est dans ce contexte que
                        prend place une anecdote peut-être inventée par Cicéron, mais significative. Il raconte que, pendant la guerre,
                        Caius Fabricius Luscinus, un de ces Romains
                        censé incarner la Rome d’avant l’hellénisation, se rendit en ambassade chez
                        Pyrrhus. Au banquet, Cinéas, conseiller du
                        roi, se mit à énoncer les trois enseignements (dogmata) essentiels du Jardin : le plaisir comme souverain bien,
                        l’abstentionnisme politique et l’indifférence des dieux49. Fabricius vit dans
                        l’exposé de Cinéas un présage menaçant (monstrum)
                        qu’il se dépêcha de détourner sur Pyrrhus et les Samnites50. L’histoire est
                        significative parce qu’elle montre comment ces trois enseignements sont
                        incompatibles avec les normes romaines, comme avec les normes de toute cité
                        antique, où la vertu, la vaillance, la valeur, quels que soient les mots par
                        lesquels on traduit aretè et uirtus, et non le plaisir, constituent le souverain bien ; où les dieux
                        sont des alliés, des partenaires, qu’on ne peut donc concevoir comme
                        indifférents ; où, enfin, la participation à la vie publique est une
                        condition indispensable à la survie de la cité. Rien n’empêchait évidemment
                        que des philosophes enseignent ces doctrines « dans leurs petits jardins »,
                        pour le dire avec Cicéron, ni qu’on les formule dans un banquet, mais il
                        n’était pas question qu’elles débordent sur la vie publique. Un consul un
                        peu rustaud comme Fabricius pouvait s’y méprendre.

                    Plus d’un siècle s’était écoulé quand, en 173 ou en 154 av.
                        J.-C., deux philosophes épicuriens, Alkios et Philiskos, furent chassés de
                        Rome par le consul L. Postumius51. On a cru
                        que ce qui était en cause était justement la « théorie du plaisir52 », la
                        « doctrine […] du plaisir53 » d’Épicure. J’avoue trouver difficile de croire qu’un consul romain ait expulsé des
                        philosophes à cause des idées qu’ils enseignaient. Chaque fois que les autorités
                        romaines répriment la philosophie, ce ne sont pas des théories, mais des
                        pratiques, aussi indissociables soient-elles des théories, qui sont en
                            cause54. En
                        l’occurrence, il faut faire attention au fait que le consul qui prend la
                        décision appartient à une famille spécialisée dans la lutte contre les
                        cultes mystériques55 : en 186 av. J.-C., un autre Postumius, lui aussi consul, avait
                        réprimé dans le sang, à Rome et en Italie, les communautés dionysiaques56. Les
                        conduites politiques romaines étant souvent dictées par les traditions
                        familiales, ce qui était en cause était donc probablement les pratiques
                        extatiques et mystériques du Jardin, le culte d’Épicure et l’amitié (philia) qui liait ses membres si intensément que la
                        communauté épicurienne passait parfois pour une cité dans la cité57. Ces traits
                        essentiels de la communauté épicurienne, auxquels il faut ajouter
                        l’existence d’une caisse commune58, la rapprochaient des sectes dionysiaques
                        qui avaient fait trembler la République romaine en ce début du 
                            II
                        e siècle av. J.-C.

                     

                    Ainsi, l’école d’Épicure – soit
                        comme doctrine (les dogmata énoncés par Cinéas devant Fabricius), soit comme institution
                        (la communauté d’Épicure), soit comme ensemble de pratiques mystériques (les
                            theophanta orgia d’Épicure59) – fut d’abord exclue à
                        Rome. Comment, deux siècles après Épicure, elle devint la matière de
                        Lucrèce, c’est ce que nous allons maintenant raconter. Mais, au préalable,
                        il nous faut comprendre ce qu’était le monde de Lucrèce, et la place que les
                        savoirs grecs en général, et les écoles philosophiques en particulier, y
                        occupaient.

                

            

        
    
        
            
            
                
                    PREMIÈRE
                        PARTIE
                
            

            
                
                    LES SAVOIRS
                        GRECS

                        DANS
                        LA ROME
                        DE LUCRÈCE
                
            

        
    
        
            
            
                Chapitre I
            

            
                Le monde de Lucrèce
            

            
                Celui que nous nommons Lucrèce s’appelait Titus Lucretius Carus. Ces
                    trois noms nous apprennent qu’il était citoyen romain60. Il vécut dans la première
                    moitié du 
                        I
                    er siècle avant notre ère61. À cette époque, Rome était
                    encore une république. Mais le mot de « république », en latin res publica, avait un sens bien différent de celui que nous lui donnons
                    aujourd’hui.

                Vivre dans une res publica voulait dire que le
                    gouvernement de l’État n’était la propriété de personne, contrairement à ce qui
                    arrive dans une monarchie. Ce régime, où tout appartient à un seul, y compris la
                    vie des hommes libres, remontait pour les Romains à leur préhistoire. Les
                    Romains avaient à ce point la haine de la monarchie que, contrairement aux
                    Grecs, ils ne faisaient pas de distinction entre un roi et un tyran62. Ils avaient
                    progressivement conquis tous les grands royaumes que les conquêtes d’Alexandre
                    le Grand avaient fait naître : en Égypte, au Moyen-Orient, en Asie Mineure, sur
                    les bords de la mer Noire. À l’époque de Lucrèce, seul restait indépendant le
                    royaume d’Égypte. Mais son roi, Ptolémée XII,
                    surnommé Aulète, c’est-à-dire « le joueur d’aulos » (un
                    genre de hautbois) parce qu’il se produisait dans des spectacles privés63, lâche et cruel,
                    mégalomane et impuissant, méprisé et détesté par ses sujets, ne régnait que
                    parce qu’il achetait le soutien de Rome : sénateurs et chevaliers, magistrats et
                    généraux, se disputaient ses faveurs et ses dettes64. Il incarnait tout ce que les
                    Romains détestaient chez un roi. Qui d’entre eux aurait pu penser que, quelques
                    décennies plus tard, ils deviendraient eux aussi sujets d’une monarchie ?

                Les citoyens romains n’étaient donc les sujets de personne. Ils se
                    définissaient comme libres, au sens où nul, quel que soit son rang, quelle que soit sa puissance,
                    ne pouvait attenter à leur corps ou au corps de leur épouse, d’un fils ou d’une
                    fille. Aucun pouvoir ne pouvait arbitrairement les emprisonner sans jugement, ni
                    les réduire en esclavage, ni les mettre à mort : c’était précisément le viol
                    d’une femme mariée par un prince qui avait déclenché le soulèvement ayant aboli
                    la monarchie et fondé la République65. Vivre en République, c’était donc vivre dans
                    une res publica libera, ou encore ciuitas libera66.

                Rome n’était pas pour autant une « démocratie ». C’était une société
                    hiérarchisée sous la forme d’une société d’ordres. Le pouvoir était exercé par
                    une aristocratie de grandes familles, dont les membres siégeaient au Sénat. Les
                    sénateurs constituaient le premier « ordre », le sommet de la hiérarchie
                    romaine. L’accès au Sénat était donné par l’élection aux magistratures les plus
                    importantes (préture et consulat) et par la richesse. Immédiatement après les
                    sénateurs venaient les chevaliers : aussi riches que les sénateurs, ils s’en
                    distinguaient en ce qu’ils ne menaient pas de carrière politique.

                Tels étaient les deux ordres qui dominaient la société romaine. Cette
                    aristocratie romaine – sénatoriale et équestre – avait avec le reste des
                    citoyens romains – la plèbe (plebs) – des rapports
                    clientélaires. La puissance d’un sénateur ne se voyait pas seulement à son
                    pouvoir politique, au prestige de sa famille ou à ses richesses ; elle
                    s’estimait aussi au nombre des clients (clientes) dont il
                    était le protecteur, le « patron » (patronus), à Rome ou
                    dans les villes soumises à Rome, en Italie et dans le reste de l’Empire. Les
                    clients qui habitaient Rome ou y séjournaient se pressaient le matin chez leur
                    patron pour le saluer, on les retrouvait ensuite autour de lui au forum,
                    lorsqu’il y descendait. C’était eux qui votaient, faisaient voter pour lui et
                    lui rendaient enfin « tous les services imaginables67 ». En échange, il les
                    entretenait, avec de la nourriture ou de l’argent ; il leur donnait des
                    consultations juridiques ; et il les défendait devant les tribunaux68. Dès lors,
                    l’aristocrate romain, en tant que patronus, devait être à
                    la fois juriste et orateur.

                Les grandes familles sénatoriales étaient déchirées par une
                    compétition constante et impitoyable. L’enjeu de cette compétition, ce n’était
                    pas seulement le pouvoir politique. C’était aussi la gloire : il fallait faire
                    briller, mettre en lumière (illustrare), le nom et le
                    renom (nomen a les deux sens) de sa famille. Il ne
                    suffisait pas de le
                    maintenir au degré de dignité où on l’avait trouvé en naissant. Il fallait
                    encore le faire grandir (augere), le magnifier (ornare), que ce soit à la guerre, en menant des campagnes
                    victorieuses, ou dans la vie politique, en parvenant au sommet des honneurs. Les
                    nobles qui ne pouvaient pas ou ne voulaient pas se lancer dans cette carrière
                    quittaient l’ordre sénatorial et passaient dans l’ordre immédiatement inférieur,
                    celui des chevaliers. Inversement, il était toujours possible – même si c’était
                    devenu de plus en plus difficile à l’époque de Lucrèce69 – à un fils de chevalier de se
                    lancer dans une carrière politique et d’entrer au Sénat. C’était le cas de
                        Cicéron. On donnait à ces nouveaux venus le
                    nom d’« hommes nouveaux » (homines noui)70.

                 

                Ce qu’il est important de comprendre, pour le sujet qui va nous
                    occuper, c’est que cet ordonnancement politique n’était pas isolable d’un
                    ordonnancement religieux. Pour les sénateurs, pour les magistrats, gouverner les
                    hommes signifiait aussi entretenir de bonnes relations avec les dieux. Exercer
                    un sacerdoce ne manifestait aucune vocation religieuse au sens moderne du terme,
                    mais faisait partie du bon déroulement de la carrière politique : être membre du
                    collège des augures ou des pontifes venait augmenter le rang, la dignitas, d’un aristocrate romain.

                Pas plus que les dieux grecs, les dieux qui veillaient sur Rome et
                    ses magistrats n’étaient des êtres transcendants ; c’était des êtres supérieurs,
                    qu’il fallait par conséquent ménager, et parfois aussi tenir à distance71. On les traitait
                    avec un mélange de respect, de pragmatisme et de désinvolture, excessive
                    parfois. En 249 av. J.-C., le consul Publius Claudius Pulcher, qui commandait la flotte romaine, voulut attaquer par
                    surprise la flotte carthaginoise. Mais les poulets sacrés, consultés avant la
                    bataille, comme il était d’usage, refusèrent de manger : mauvais présage. Or, au
                    lieu de renoncer à son plan, le consul fit jeter les poulets à la mer, en
                    aggravant ce sacrilège par un de ces bons mots dont les Anciens raffolaient :
                    « Qu’ils boivent, puisqu’ils ne veulent pas manger72. » Faut-il le dire : la flotte
                    romaine fut presque annihilée73. Le consul à son retour fut très lourdement
                    condamné : non pas parce qu’il avait fait preuve de ce que nous appellerions
                    « irréligion », mais parce qu’il avait mal dirigé la flotte. Contrairement à ce
                    qui adviendra après la christianisation du monde antique, le bon rapport de la
                    cité aux dieux ne reposait pas en effet sur des « croyances correctes » (orthodoxie), mais sur
                    l’accomplissement correct des rituels (orthopraxie)74.

                 

                À l’époque où vivait Lucrèce, la République dominait presque tout le
                    monde connu. Pour trouver des territoires à conquérir, Pompée, César ou Crassus devaient aller guerroyer dans ce qui était pour les
                    Romains l’extrémité du monde. Pompée avait fait la guerre depuis les colonnes
                        d’Hercule jusqu’au-delà du Bosphore, où il
                    avait combattu contre les Amazones75. Pour soutenir la comparaison, César alla
                    franchir le Rhin, qu’aucun Romain n’avait jamais franchi, afin de soumettre les
                        Germains76, et
                    il fut encore le premier à franchir « l’Océan », le fleuve qui pour les Romains
                    entourait la terre (notre Manche), afin de soumettre les Bretons. De même,
                    Crassus, qui voulut faire concurrence au prestige militaire de Pompée et de
                    César, improvisa une expédition contre les Parthes et mourut en campagne à
                    Carrhes (aujourd’hui Harran, en Turquie).

                Toutes ces guerres de conquête avaient fait affluer à Rome d’immenses
                    richesses. Mais elles avaient aussi bouleversé l’équilibre relatif qui avait
                    régné jusqu’alors dans la compétition politique entre les grandes familles. On
                    vit tout d’un coup certains chefs de guerre, grâce à la puissance que leur
                    donnaient leurs armées et leurs richesses, leur prestige et leur popularité,
                    menacer de transformer la république en monarchie. Leurs affrontements donnèrent
                    lieu à des guerres civiles atroces, où périrent des milliers de citoyens, où les
                    familles aristocratiques furent décimées. La dernière, peu après la mort de
                    Lucrèce, finit par emporter la République77.

                 

                À Rome, la vie était partagée entre le temps de l’activité civique,
                    politique, professionnelle (negotium) et le temps du
                    loisir (otium). Le temps consacré au travail concernait
                    seulement les citoyens qui n’appartenaient pas à l’aristocratie, et il
                    représentait dans la vie quotidienne une part bien moindre qu’aujourd’hui. Seuls
                    les esclaves travaillaient quasiment sans interruption.

                Nous avons donc affaire à un monde bien différent du nôtre : le
                    travail, l’exercice d’une activité professionnelle, n’y était pas perçu comme
                    une part importante, évidente, essentielle, de l’identité et de
                    l’accomplissement d’un individu, mais comme une nécessité qui s’imposait à la
                    partie la moins fortunée et la moins honorable du corps civique, et dont il convenait de se décharger
                    le plus possible sur les esclaves.

                En revanche – et là aussi, le monde romain apparaît par rapport au
                    nôtre comme un monde renversé –, le temps du loisir était fondamental : alors
                    que c’est pour nous un à-côté, auquel l’individu moderne consacre les deux
                    derniers jours de la semaine, et alors que, dans nos sociétés, le loisir est
                    toujours pensé à partir du travail comme pôle de référence, ce rôle est tenu
                    pour les citoyens romains – qu’ils appartiennent à la noblesse ou à la plèbe –
                    par l’otium : on le voit au fait que le mot désignant
                    l’activité, neg-otium, veut dire littéralement « non-otium »78.

                C’est dans l’otium que se vit l’essentiel de la
                    vie civilisée, c’est-à-dire de la « vie en ville », urbanitas, Rome étant « la Ville » par excellence (Vrbs). « Vivre en ville », ce n’est donc pas « travailler », mais prendre
                    part aux plaisirs de la Ville pendant l’otium. C’est
                    assister aux jeux (ludi), spectacles, combats de
                    gladiateurs ou courses de chars, auxquels sont consacrés à l’époque de Lucrèce
                    pas moins de soixante-dix-sept jours par an79. C’est aller aux thermes, où l’on se baigne,
                    où l’on fait du sport, où l’on converse, où l’on écoute des conférences. C’est
                    recevoir ou visiter ses amis, donner et rendre des banquets, où se renouvellent
                    sans cesse les plaisirs des conversations et des plaisanteries, de l’amour, du
                    vin, des parfums, de la musique et des vers, des concerts et des spectacles.

                Or, sur toutes ces activités de l’otium, la
                    Grèce règne, omniprésente.

                 

                
            

        
    
        
            
                
                
                    Conclusion
                

                
                    « For aesthetics is the mother of
                        ethics. »

                    Joseph Brodsky1252.

                     

                    Dans Learning
                            to curse, Stephen Greenblatt
                        explique sa vocation par « la rencontre avec quelque chose que je ne pouvais
                        pas supporter de ne pas comprendre, avec quoi je ne pouvais pas en finir ni
                            “finir” (finish off), que je devais faire sortir
                        de ma vie intérieure où elle avait pris place, que je pouvais re-raconter,
                        contempler et lutter avec1253 ». Ces lignes sont significatives
                        d’une démarche herméneutique où il s’agit en effet d’en finir avec un
                        auteur, voire de le finir (finish off, au sens où l’on achève les blessés
                        dans les westerns), et où le processus par lequel on en finit est lié à la
                        « vie intérieure » du chercheur.

                    C’est tout le contraire de cette démarche que j’ai voulu
                        proposer ici. Comprendre un auteur du passé, comprendre l’histoire de sa vie
                        dans la culture européenne, c’est comprendre qu’on n’en aura jamais fini.
                        Car précisément : il ne fait pas partie de notre vie intérieure. Il
                        appartient à une vie qui nous est tout extérieure. Ce qui n’empêche pas,
                        bien au contraire, que la rencontre avec cet auteur ait des effets sur la
                        vie intérieure du chercheur. Mais confondre la cause et l’effet est le plus
                        sûr moyen de s’égarer.

                    Les humanités doivent résister à la tentation du mythe. Tout,
                        pourtant, les invite à y céder : la crise de la culture, l’appauvrissement
                        intellectuel du public, les gains (fortune, célébrité) qu’on peut espérer en
                        tirer, et enfin l’injonction de plus en plus forte des pouvoirs publics :
                        « À quoi servez-vous ? » Comprenez : « En quoi êtes-vous utile au bon
                        fonctionnement de la société actuelle ? » Il est donc naturel qu’on voit
                        fleurir toute une littérature expliquant combien l’étude du passé permet de
                        « nous » comprendre, de comprendre « d’où nous venons », « quelles sont nos
                        racines », etc.

                    Les humanités doivent au contraire s’affranchir de ces
                        injonctions. Comme pour toutes les sciences, leur autonomie est la condition
                        première de leur bon fonctionnement. Leur but est de comprendre ce que font les hommes. Et on
                        ne peut le comprendre en servant des fins autres que la connaissance.

                    Et puis, faire le choix de l’hétéronomie est un mauvais
                        calcul : les humanités pourront survivre quelque temps, en produisant des
                        travaux mythographiques. Mais le temps viendra où l’on n’aura même plus
                        besoin de ces mythographies, car elles ne diront plus rien à des générations
                        dont l’éducation n’aura fait aucune place aux humanités.

                    Enfin, ce n’est pas en racontant de belles histoires sur les
                        origines antiques de la modernité qu’on sauvera la démocratie. Pire même,
                        ces belles histoires empêchent d’affronter les problèmes les plus aigus
                        auxquels nous sommes confrontés, et qui sont par définition absents de la
                        tradition classique : les inégalités sociales de plus en plus scandaleuses
                        et de plus en plus dangereuses pour l’équilibre civique ; les problèmes
                        environnementaux ; les problèmes éthiques posés par les progrès techniques ;
                        et les problèmes politiques inédits posés par la mondialisation.

                    Par ailleurs, rien n’affaiblit plus l’esprit critique que ce
                        grand récit univoque de la modernité, présentée comme un processus continu
                        et linéaire de victoire sur l’âge des ténèbres. La modernité n’est pas un
                        bloc. Il y a en elle des idéaux qu’il faut chérir et protéger, avec d’autant
                        plus de vigilance jalouse qu’ils sont récents, donc fragiles : idéaux de
                        tolérance, de l’exercice critique de la raison, des droits de l’homme, de la
                        démocratie, de la justice sociale. Mais il y a aussi une face sombre de la
                        modernité : nationalismes, eugénismes, racismes, fascismes, totalitarismes,
                        une technique dépourvue de toute conscience, un capitalisme inhumain. Comme
                        l’a abondamment montré récemment, après tant d’autres savants, Johann Chapoutot, les nazis n’étaient pas
                        des médiévaux attardés. Ils étaient convaincus de faire œuvre de « progrès »
                        et bénéficièrent, en Allemagne comme en Europe, du soutien de nombreux
                            scientifiques1254.

                    Croire encore au conte de la modernité, c’est donc à la fois ne
                        pas voir les problèmes brûlants et inédits auxquels nous devons nous
                        affronter, et se rendre incapable de voir quels dangers recèle aussi la
                        modernité pour la dignité et la survie de l’espèce humaine.

                     

                    Débarrassées de leur orientation mythographique, les humanités
                        peuvent contribuer à la défense et au progrès de la démocratie, au côté des
                        autres sciences. Non pas en nous inventant des ancêtres totémiques, mais, au
                        contraire, en nous mettant en contact avec les cultures autres qui nous ont
                        précédés. De la sorte, on prend immédiatement conscience du caractère
                        contingent de notre monde, des représentations et des pratiques qui sont les
                        nôtres. Cette utilité ne serait cependant encore que négative. L’étude des
                        mondes qui nous ont précédés nous apprennent aussi des choses sur nous.

                    En l’occurrence, en travaillant sur Lucrèce et ses multiples
                        vies à travers les siècles, deux choses m’ont frappé.

                    D’abord c’est l’abîme qui nous sépare de la culture
                        dialectique, j’entends par là de cette culture qui, de l’Antiquité au 
                            XVIII
                        e siècle, fondait la formation de ses
                        élites sur la confrontation et la discussion entre thèses opposées. C’est
                        cette culture dialectique qui explique, entre autres, la survie de textes
                        « impies » comme Lucrèce. Et cette culture a disparu. Le réquisitoire du
                        chancelier Séguier contre le Système de la
                        nature (1770) est exemplaire de cette culture. Certes, il condamne. Mais
                        avant de condamner, il expose avec la plus belle éloquence du monde les
                        positions qu’il combat. Ce serait inenvisageable aujourd’hui. Un texte
                        considéré comme dangereux pour l’ordre public ne ferait pas l’objet d’une
                        « discussion ». Il serait purement et simplement supprimé. De même, si les
                        moines carolingiens avaient raisonné comme nous le ferions aujourd’hui à
                        propos de textes qui n’ont rien à voir avec notre culture, et même qui la
                        nient, et même qu’elle réprouve, nous aurions perdu tout le patrimoine
                        païen. Cette disparition de la dialectique vient probablement de ce qu’elle
                        a été assimilée à la rhétorique. Elle a disparu avec elle de la formation
                        des élites1255.

                    Et c’est cette absence de conscience dialectique qui explique
                        que, si souvent, les savants s’étonnent de la survie de Lucrèce, ou de
                        l’usage de Lucrèce par tel ou tel auteur chrétien. C’est elle aussi qui
                        explique que nous soyons devenus des « hommes d’un seul livre », et nous
                        rend incapables de comprendre la polyphonie de lectures des hommes du passé.

                    Le maintien de cette culture dialectique dans un monde
                        intolérant a quelque chose à apprendre, je crois, à nos sociétés
                        officiellement tolérantes, mais dépourvues de sens dialectique. Rétablir une
                        formation aux techniques d’argumentation permettrait de former des citoyens
                        conscients de la relativité des opinions, capables aussi de décrypter les
                        faux raisonnements et les techniques les plus grossières des différentes
                        propagandes auxquelles ils sont soumis.

                    J’ai été
                        ensuite frappé par l’incapacité de beaucoup de savants à comprendre ce que
                        les clercs médiévaux ou les commentateurs humanistes faisaient avec Lucrèce.
                        Tout était toujours passé au crible du couple forme/fond. Si les clercs et
                        les humanistes ne parlaient pas du « fond », alors c’en était fini : on
                        n’avait affaire, regrettablement, qu’à des activités « formelles ». Je ne
                        reviens pas sur la critique que j’ai faite de cette approche herméneutique.
                        Ce qui m’importe est ce que cela nous dit de notre rapport aux classiques.
                        C’est un rapport « fonctionnel » : un classique comme Lucrèce doit « servir
                        à » ne pas avoir peur de la mort, comprendre que le monde est fait d’atomes,
                        ne pas croire en Dieu, ne pas être superstitieux, etc. Or, évidemment,
                        Lucrèce, c’est tout autre chose. Il ne « sert » pas plus à cela que la
                        fresque de la chapelle Sixtine à nous enseigner la doctrine officielle de
                        l’Église sur le Jugement dernier. Lucrèce et Michel-Ange sont des artistes, et leurs œuvres ne se décomposent
                        pas en forme et fond, mais en matière de départ et en performance
                        artistique.

                    Les clercs, les humanistes et les philologues classiques,
                        pré-Lachmanniens (en particulier le génial et généreux Wakefield), l’avaient très bien compris. Pourquoi ne
                        le comprenons-nous plus ? Parce que les classiques ne font plus partie de ce
                        que Donald Winnicott appelle notre « espace
                        transitionnel », c’est-à-dire cette « zone intermédiaire entre le sommeil et
                        la veille [ :] espace du jeu et de l’expérience culturelle, […] tous signes
                        qui attestent la bonne santé psychiatrique du sujet ». Alors qu’on décrit la
                        vie humaine selon l’alternative « rêve personnel – réalité vraie ou
                        partagée », « on se rend compte que la vie des adultes, des adolescents, des
                        enfants et des nourrissons se déroule essentiellement dans cet espace
                        intermédiaire. On pourrait même dire que toute la civilisation se passe
                        là » : religion, art, science, pensée, création5. 

                    Lucrèce, comme les autres classiques, a fait partie de
                        l’« espace transitionnel » des siècles qui nous ont précédés.
                        L’investissement dont il a été l’objet n’avait rien de « formel ». Il
                        faisait « rêver », il faisait penser, il faisait créer. Il apportait aux
                        lettrés cette « évasion », cette vie au-delà de la vie purement
                        fonctionnelle (faire ses courses, se déplacer, gagner sa vie). Et la
                        question qui se pose, par conséquent, est : qu’en est-il de l’« espace
                        transitionnel » aujourd’hui ? Qu’est-ce qui habite cet espace ? Les
                        fantasmes identitaires, les produits marchands et leur imaginaire, les
                        « informations » qui jaillissent à tout instant sur nos écrans. L’addiction
                        aux écrans dénoncée aujourd’hui partout s’explique peut-être par le fait que c’est en eux
                        que nous trouvons notre « espace transitionnel ».

                    Là encore, réintroduire les auteurs du passé, non pas comme des
                        manuels à bien penser, mais comme « choses de beauté », pour le dire avec Keats, serait une façon, parmi d’autres
                        évidemment, d’enrichir l’imaginaire des hommes, et de les affranchir des
                        esclavages de toutes sortes qui les menacent aujourd’hui. Quand on demandait
                        à Joseph Brodsky ce qui avait été le premier
                        moteur de sa dissidence, il répondait : l’esthétique. Avant la bêtise et la
                        brutalité, la première marque à laquelle on reconnaît un discours tyrannique
                        est sa laideur : laideur de sa bêtise, laideur de sa brutalité. Être capable
                        d’aimer la grandeur d’une œuvre d’art, sans la décomposer en forme et fond,
                        n’est donc pas innocent politiquement.

                    Former à la dialectique, former à l’esthétique, et en même
                        temps, suivant la leçon de Jaurès, établir avec les Anciens la bonne
                        distance, et inviter de la sorte à se saisir des problèmes actuels dans
                        toute leur complexité inédite, ce sera
                            IT
                            TROIS
                            PUI
                        ssantes façons pour les démocraties modernes de former des citoyens
                        à la hauteur de leurs défis comme, aussi, de leurs
                        promesses.

                    C’est donc à la fois dans la prise en compte de l’altérité du
                        passé et dans la réflexion en retour sur notre monde, je crois, que les
                        humanités doivent chercher le principe de leur survie. Non pas dans la
                        répétition de mythes dont le charme ira, de toute façon, s’épuisant, au fur
                        et à mesure que s’accomplira la destruction des humanités, telle que nous la
                        voyons s’opérer autour de nous. Mais dans la mise au jour de cet
                        extraordinaire potentiel de découvertes que révèle notre passé, découvertes
                        passionnantes en soi, mais aussi fondamentales pour contribuer, au côté
                        d’autres disciplines, d’autres recherches, d’autres expériences, à une
                        meilleure connaissance de nous-mêmes, à une conscience approfondie de notre
                        situation historique, donc aussi au combat pour la dignité humaine.

                      



                

            

        
    
        
            
                
                
                    
                        ABRÉVIATIONS
                    
                

                
                    
                        
                            
                                
                                
                                
                                    
                                        	CIL : 
                                        	Corpus Inscriptionum
                                        Latinarum.
                                    

                                    
                                        	CLE : 
                                        	Carmina Latina Epigraphica. 
                                    

                                    
                                        	Courtney :
                                        	E. Courtney, Musa
                                                Lapidaria : A Selection of Latin Verse
                                            Inscriptions, Atlanta, 1995. 
                                    

                                    
                                        	DAGR : 
                                        	
                                            Dictionnaire des Antiquités Grecques
                                                et Romaines.
                                        
                                    

                                    
                                        	Dessau :
                                        	H. Dessau, Inscriptiones Latinae Selectae, Berlin,
                                            1892‑1916. 
                                    

                                    
                                        	DPhA : 
                                        	R. Goulet (dir.), Dictionnaire des Philosophes Antiques, Paris,
                                            CNRS Éditions, 1989‑2017. 
                                    

                                    
                                        	GLK :
                                        	H. Keil, Grammatici Latini, 1855‑1880. 
                                    

                                    
                                        	IG :
                                        	Inscriptiones
                                                Graecae.
                                    

                                    
                                        	Kaibel :
                                        	G. Kaibel, Epigrammata graeca ex lapidibus conlecta,
                                            Berlin, 1878. 
                                    

                                    
                                        	PHerc. : 
                                        	Papyrus d’Herculanum. 
                                    

                                    
                                        	PIR2 :
                                        	Prosopographia
                                                Imperii Romani.
                                    

                                    
                                        	POxy
                                        	Papyrus d’Oxyrhynque. 
                                    

                                    
                                        	Puech : 
                                        	B. Puech, Orateurs et sophistes grecs dans les inscriptions
                                                d’époque impériale, Paris, J. Vrin, 2002.
                                        
                                    

                                    
                                        	RE : 
                                        	Realencyclopädie
                                                der klassischen Altertumswissenschaft,
                                            Stuttgart. 
                                    

                                    
                                        	SVF
                                        	H. von Arnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, Stuttgart, 1978.
                                        
                                    

                                    
                                        	VSD : 
                                        	Vita Suetonii
                                                vulgo Donatiana.
                                    

                                    
                                        	VT : 
                                        	Ziolkowski, Jan M., Putnam, Michael
                                            C. J. (éd.), The Virgilian Tradition :
                                                The First Fifteen Hundred Years, New Haven, Yale
                                            University Press, 2008. 
                                    

                                
                            

                        

                    

                

            

        
    
        
            
                
                
                    
                        NOTES
                    
                

                
                    
                        Introduction
                    

                    
                        1.  En témoigne par exemple
                            la publication, chez Blackwell, d’un Greenblatt
                            Reader, cf. M. Payne (éd.), 2005.

                    

                    
                    
                        2.  Cf. M. Foucault, 1966,
                            p. 13.

                    

                    
                

                
                
                    
                        Prologue à Athènes
                    

                    
                        3.  Athénée, 12, 546 e (=
                            fr. 67 Usener) : Οὐ γὰρ ἔγωγε δύναμαι νοῆσαι τάγαθὸν άφαιρῶν μὲν τὰς διὰ
                            χυλῶν ἡδονάς, άφαιρῶν δὲ τὰς δι’ άφροδισίων, άφαιρῶν δἐ τὰς δι’
                            άκροαμάτων, άφαιρῶν δὲ καὶ τὰς διὰ μορφῆς κατ’ ὄψιν ἡδείας κινήσεις.

                    

                    
                    
                        4.  Cf. P. Boyancé,
                                19722 [1937], p. 299‑327 ; A. Ford,
                        2011.

                    

                    
                    
                        5.  Sur cette opinion
                            commune selon laquelle la philosophie naît d’une critique de la
                            religion, cf. H. Heit, 2007 ; P. Vesperini, 2017 b. Pour une discussion
                            autour d’Épicure et le religieux, cf. ma discussion avec Marcel Conche :
                            M. Conche, 2016 et P. Vesperini, 2016 b et 2017 a.

                    

                    
                    
                        6.  Sur le sens qu’il faut
                            donner à cette expression, cf. P. Vesperini, 2017 a.

                    

                    
                    
                        7.  Cf. par exemple les
                            pages importantes que Pierre Boyancé (19722
                            [1937], p. 305‑306) consacre à ces héros dans son commentaire à l’hymne
                            d’Aristote célébrant Hermias.

                    

                    
                    
                        8.  Isocrate, Panégyrique, 28 ; Cicéron, Sur
                                la nature des dieux, 1, 119.

                    

                    
                    
                        9.  Le mot de mustèria, qui vient de muô
                            (« se taire »), se conforme à un type de formation de nom de fêtes, bien
                            établi en mycénien comme en grec par la suite, cf. W. Burkert, 1990,
                            p. 15. Sur les mystères comme fêtes, cf. Strabon 10, 3, 9, et Athénée,
                            2, 40 d. Cf. aussi Philodème, de pietate, cité par
                            D. Obbink, 1989, p. 212 : τὰ μυ[στήρι]α καὶ τὰς ἑορτάς.

                    

                    
                    
                        10.  Sur l’illumination à
                            Éleusis, au cours de l’epopteia, cf. par exemple
                            P. Foucart, 1914, p. 407‑408 ; W. Burkert, 1990, p. 47, 58‑59, 68,
                            76‑78, et n. 13 p. 117.

                    

                    
                    
                        11.  L’expression
                            (ἐπ’ἐμαυτῷ ξενιζόμενος) est employée par le rhéteur Sopatros d’Apamée.
                            Cf. Rhetores Graeci, VIII, p. 127‑128 Walz, avec
                            le commentaire de W. Burkert, 1990, p. 76.

                    

                    
                    
                        12.  Platon, Lettres, 7, 341 c-d. Cf. à ce propos le
                            commentaire d’Eugenio Garin (1954, p. 16‑18), qui confronte ce texte à
                            un passage du de libero arbitrio de Lorenzo Valla,
                            dans un chapitre consacré à « la crise de la pensée médiévale ».

                    

                    
                    
                        13.  Aristote, de philosophia, fr. 15 b
                            Ross. Sur ce fragment découvert au siècle dernier par Joseph Bidez dans
                            un commentaire de Michel Psellus à Jean Climaque, cf. P. Boyancé,
                                19722 [1937], p. 57‑58 ; P. Borgeaud,
                            2016, p. 230‑231. Cette comparaison était célèbre puisque le rhéteur
                            Himérius y recourt pour décrire l’activité de son père, philosophe
                                péripatéticien (Discours, 20, p. 288 Dindorf)
                            et qu’on la retrouve dans le Dion de Synésius de
                            Cyrène (10, 48 a = Aristote, de
                                philosophia, fr. 15 a Ross). Ces textes, étant évidemment
                            gênants pour l’historiographie commune de la philosophie antique, quand
                            ils ne sont pas ignorés, sont parfois jugés apocryphes ou métaphoriques
                            (Olof Gigon les a classés parmi les dubia de son
                            édition des fragments d’Aristote). Mais rien n’autorise à les juger
                            tels : pour Aristote, l’activité consistant à philosopher nous rapproche
                            des dieux, dans la mesure où la vie des dieux est contemplation (Métaphysique, L, 7, 1072, 23 sq.). Philosopher, c’est donc imiter les dieux (éthique à Nicomaque, IX, 8, 1178 b 18) « autant
                            qu’il est possible » (éthique à Nicomaque, 7, 1177
                            b 25 ; 15, 1154 b 21 ; Pol., VII, 1, 1323 b 21).
                            Cf. A. Bernabé, 2016 et A. Ford, 2016.

                    

                    
                    
                        14.  Giorgio Colli (1977,
                            p. 28) parlait ainsi, à propos des mystères d’Éleusis, de « fête de la
                            connaissance ».

                    

                    
                    
                        15.  On le voit bien dans
                            la lettre 7 de Platon, dans l’évocation qui est faite de Dion comme âme
                            d’élite et disciple idéal, assassiné par deux Athéniens qui avaient été
                            ses compagnons d’initiation aux mystères d’Éleusis : leur amitié, dit
                            Platon (333 e), « ne venait pas de la philosophie, mais de « l’amitié
                            banale » qui naît de la participation aux Mystères. Dans cette lettre,
                            qui définit la vérité de la philosophie sous la forme d’une illumination
                            semblable à celle d’Éleusis, une telle précision n’est pas fortuite, et
                            vise, je crois, à poser l’Académie de Platon comme une forme
                            d’initiation plus élevée, car réservée à une élite.

                    

                    
                    
                        16.  Pour un recueil de
                            tous les témoignages concernant ces cultes, cf. D. Clay, 1986, n. 9
                            p. 78 (sur le culte des parents des frères d’Épicure) ; p. 88 sq. (sur
                            les cultes d’Épicure). On offrait chaque année des sacrifices aux
                            membres de la famille d’Épicure (T 1, avec la n. 15 p. 95).

                    

                    
                    
                        17.  Sentences vaticanes, 32 : ὁ τοῦ σοφοῦ σεβασμὸς άγαθὸν μέγα τῷ
                            σεβομένῳ ἐστί.

                    

                    
                    
                        18.  Cf. par exemple
                            Empédocle, fr. 112 Diels-Kranz (= Diogène Laërce, 8, 62). Le culte rendu
                            au sage comme « homme divin » s’inscrit plus largement dans une pratique
                            religieuse courante dans le monde grec, consistant à reconnaître et à
                            honorer comme dieux des personnages qui avaient manifestement été aimés
                            par les dieux, qu’il s’agisse d’athlètes, de poètes ou de « sages » (en
                            mettant des guillemets, car des « poètes » comme Homère ou Pindare sont
                            aussi considérés comme des sages). Cf. D. Clay, 2004 ; B. Currie, 2005.
                            Pour le culte rendu à Anaxagore, cf. P. Vesperini, 2017 c.

                    

                    
                    
                        19.  Plutarque, Qu’il n’est même pas possible de vivre dans le
                                plaisir selon Épicure, 18, 1100 a (= fr. 178 Usener). Cette idée
                            qu’« Épicure n’avait pas eu honte de publier », pour le dire avec Usener
                                (quod Epicurus non puduerat memoriae mandare)
                            était vraisemblablement prise pour cible par Ménippe de Gadara dans ses
                            Γοναὶ Ἐπικούρου. Cf. H. Usener, 1887, p. LXIX-LXX.

                    

                    
                    
                        20.  Cicéron, Sur la nature des dieux, 1, 72 (= fr. 233
                            Usener) : cum quidem gloriaretur, ut videmus in
                                scriptis, se magistrum habuisse nullum.

                    

                    
                    
                        21.  Diogène Laërce, 10,
                            13.

                    

                    
                    
                        22.  Ibid. La remise en cause de l’existence de Leucippe devait
                            avoir une certaine importance, car Hermarque, disciple d’Epicure,
                            affirma lui aussi que Leucippe n’avait pas existé (Ibid.).

                    

                    
                    
                        23.  C’est une allusion
                            aux séjours que fit Platon à la cour du tyran sicilien Denys, dans le
                            but d’établir à Syracuse un régime conforme à ses principes.

                    

                    
                    
                        24.  On trouvera ce
                            catalogue d’insultes dans Diogène Laërce, 10, 8.

                    

                    
                    
                        25.  Diogène Laërce, 10,
                            4. Cf. aussi Cicéron, Sur les fins, 1, 21.

                    

                    
                    
                        26.  Métrodore, fr. 38
                            Koerte (= Plutarque, Contre Colotès, 1117 b) :
                            Ἐπικούρου ὡς άληθῶς θεόφαντα ὄργια. La formule vient donc du disciple
                            préféré d’Épicure, celui que Cicéron (Sur les
                            fins, 2, 92) présente comme « un quasi double d’Épicure » (paene alter Epicurus). Sur l’énonciation oraculaire
                            d’Épicure, cf. R. Koch-Piettre, 2005, p. 137‑144.

                    

                    
                    
                        27.  Son énonciation
                            plonge ses auditeurs dans l’« enthousiasme », cf. Philodème, Sur le franc-parler, fr. 5 Konstan ; Diogène
                            Laërce, X, 9. Cf. aussi, à propos de l’epispasmos,
                            sorte de possession par « branchement atomique », R. Koch-Piettre, 2005,
                            p. 113‑114 et 122.

                    

                    
                    
                        28.  Philodème, PHerc. 1005 [dit ad
                                contubernales] : « Je suis devenu […] l’amoureux fidèle de
                            Zénon, et après sa mort j’en suis devenu l’infatigable laudateur, en
                            particulier de toutes ses vertus, à cause de ses transports d’homme
                            possédé par les dieux, [qui étaient les mêmes que ceux] d’Épicure. »

                    

                    
                    
                        29.  PHerc. 1232, col. I, 6‑12 (cité par D. Clay, 1986, p. 13) :
                            « inviter au festin eux (sc. les destinataires) et
                            les autres aussi bien, en ne laissant en dehors ni tous ceux de la
                            maisonnée ni aucun de ceux de l’extérieur qui avaient de bons sentiments
                            à son égard et à l’égard de ses amis » (trad. R. Koch-Piettre, 2005,
                            p. 127).

                    

                    
                    
                        30.  οἱ ἔξω, ou encore οἱ
                            ἔξωθεν est un terme consacré pour désigner ceux qui n’appartiennent pas
                            au Jardin.

                    

                    
                    
                        31.  Cf. A. Cameron, 2010,
                            p. 23.

                    

                    
                    
                        32.  Sur le Jardin comme
                            famille (oikia), cf., outre le texte cité à la
                            note 28, Sentences Vaticanes, 41 ;
                            R. Koch-Piettre, 2005, p. 56.

                    

                    
                    
                        33.  Cf. par exemple le PHerc. 176, col. XXIII Angeli, où Batis,
                            s’adressant à la petite Apia, lui dit : « Tu sais que nous t’aimons
                            beaucoup, tous tant que nous sommes, dans la mesure où tu obéis en
                            toutes choses à papa, maman [sc. Métrodore et
                            Léontion] et Matron [son pédagogue, lui aussi membre du Jardin],
                            maintenant comme avant ». Cf. encore un passage du testament d’Épicure
                            dans Diogène Laërce, X, 19‑20 ; et Philodème, PHerc. 1418, col. X, 9 Militello (qui cite une lettre d’Épicure à
                            Thémista) : « Tu me dis que Lycos est fiable (pistos) et bien discipliné (eutaktos) ».

                    

                    
                    
                        34.  Diogène Laërce, 10,
                            6 : τὴν μυστικὴν ἐκείνην συνδιαγωγήν.

                    

                    
                    
                        35.  Cf. Cicéron, Sur la nature des dieux, 1, 93. Métrodore de
                            Stratonicée (DPhA, M 155), disciple d’Apollodore,
                            le « tyran du Jardin », qui, « peut-être parce qu’il était accablé par
                            les insurpassables bontés [d’Épicure] », passa à l’école de Carnéade
                            (Diogène Laërce, X, 9 ; cf. aussi Cicéron, Sur
                                l’orateur, 1, 45. Sur Timocrate, cf. aussi la longue notice
                            d’A. Angeli dans le DPhA (T 156).

                    

                    
                    
                        36.  Cf. Cicéron, Sur la nature des dieux, 1, 93 ; Plutarque, Contre Colotès, 1126 c.

                    

                    
                    
                        37.  Cf. Cicéron, Sur les fins, 1, 16 et Sénèque, Lettres à Lucilius, 33, 4 ; le fragment de Numénius cité infra, n. 55, p. 294. Ce point a été repéré par
                            plusieurs savants, cf. par exemple D. N. Sedley, 1989, n. 16 p. 102 :
                                « only the Pythagorean sect […] stooped to that » ; R. Koch-Piettre, 2005,
                        p. 53.

                    

                    
                    
                        38.  M. Foucault, 2009
                            [1984].

                    

                    
                    
                        39.  Philodème, Sur le franc-parler, fr. 40.

                    

                    
                    
                        40.  Ibid., fr. 42 et 50.

                    

                    
                    
                        41.  Ibid., fr. 36. Sur cette question de la parrhèsia épicurienne, on trouvera une excellente synthèse dans
                            le troisième volume de La confessione dei peccati
                            par Raffaele Pettazzoni (1936). Elle fut saluée en son temps par un des
                            plus grands spécialistes de l’épicurisme antique du siècle dernier,
                            Ettore Bignone (cf. M. Gandini, 2007, p. 165‑166 et 250).

                    

                    
                    
                        42.  Cf. la lettre
                            d’Épicure à sa mère citée par Diogène d’Œnoanda, fr. 125 Smith ;
                            Plutarque, Contre Colotès, 1089 d = fr. 68
                            Usener) ; Qu’il n’est même pas possible de vivre dans
                                le plaisir en suivant Épicure, 1191 b-c. Cf. aussi
                            R. Koch-Piettre, 2005, p. 97, 99‑100, n. 19 p. 260 (sur les connotations
                            épiques du mot), et n. 46 p. 261 (sur la distinction entre « égaux aux
                            dieux » et « sages »).

                    

                    
                    
                        43.  IG II/III² 3661, 6.

                    

                    
                    
                        44.  Cf. les témoignages
                            rassemblés dans le fr. 551 Usener.

                    

                    
                    
                        45.  Col. XXXVIII, 14‑19
                            Henry.

                    

                    
                    
                        46.  Cf. P. Vesperini,
                            2016 b et 2017 a.

                    

                    
                    
                        47.  Cf. A. Ford, 2002,
                            p. 167 : « Atomism does not necessarily entail either
                                atheism or skepticism ». Cf. par exemple le pythagoricien
                            Môchos, en qui Posidonius voyait le fondateur de la théorie des atomes
                            (Strabon, 14, 2, 14). Sur cette figure mystérieuse, cf. E. G. Schmidt,
                            1978, qui relève au passage la présence du mot « atomes » dans les Dionysiaques de Nonnos de Panopolis (41, 51‑58),
                            peut-être un hapax dans la poésie épique ; et P. T. Keyser, 2016 (qui
                            défend la leçon Mochos dans le Liber memorialis
                            d’Ampelius).

                    

                    
                    
                        48.  Cf. les études
                            réunies par C. Grellard et A. Robert (2009), ainsi que le récent article
                            d’Aurélien Robert autour du lien entre atomisme médiéval et tradition
                            pythagorico-platonicienne (2017).

                    

                    
                    
                        49.  Plutarque, Pyrrhus, 20, 6‑7. La source de cette histoire est
                            probablement Cicéron, Sur la vieillesse, 43.

                    

                    
                    
                        50.  Valère Maxime, IV, 3,
                            6.

                    

                    
                    
                        51.  À moins qu’il ne
                            faille penser, avec J.-L. Ferrary (1988, p. 354‑356), qu’Athénée a
                            confondu « consul » et « préteur », et faire remonter en conséquence
                            leur expulsion à 157 av. J.-C.

                    

                    
                    
                        52.  F. Münzer, RE, no 42, 919.

                    

                    
                    
                        53.  Cf. par exemple
                            F. Münzer, RE, no 42,
                            919 ou P. Grimal, 19752 [1953], p. 299.

                    

                    
                    
                        54.  Cf. l’épisode des
                            livres de philosophie pythagoricienne attribués au roi légendaire Numa,
                            brûlés sur le Comitium en 181 av. J.-C. Sur cet épisode, cf.
                            P. Vesperini, 2012, p. 99‑133.

                    

                    
                    
                        55.  Cf. J. Cels-Saint
                            Hilaire, 1977, p. 267‑271.

                    

                    
                    
                        56.  Pour une bonne
                            présentation de l’événement, cf. J.-M. Pailler, 2005.

                    

                    
                    
                        57.  Cf. Numénius, fr. 24
                            Des Places (= Eusèbe, Préparation évangélique, 14,
                            5, 3) : « L’école d’Épicure ressemble à une véritable cité, sans la
                            moindre dissension, marquée par la communauté d’esprit et par un
                            jugement unique ».

                    

                    
                    
                        58.  Épicure gérait les
                            finances de la communauté : dans une lettre à la courtisane Léontion et
                            dans des lettres adressées à la communauté de Mytilène, il dit
                            « dépenser une mine par jour pour la table » (Diogène Laërce, 10, 7), ce
                            qui est une somme importante. Pendant le siège d’Athènes par Démétrios
                            Poliorcète, il aurait sauvé tous ses disciples en instaurant des rations
                            de fèves (Plutarque, Démétrios, 34, 3). Cf. aussi
                            la lettre à sa mère écrite par Épicure, gravée sur le portique d’Œnoanda
                            (fr. 126 Smith).

                    

                    
                    
                        59.  Cf. Métrodore cité supra, n. 24. Il est significatif que ce
                            témoignage singulier soit considéré comme « métaphorique » (F.
                            L. Schuddeboom, 2009, p. 164).

                    

                    
                

                
                
                    
                        
                            PREMIÈRE
                                PARTIE
                        
                        

                        Chapitre I
                    

                    
                        60.  Tout le reste
                            n’est que spéculation. Cf. L. Holford-Strevens, 2002.

                    

                    
                    
                        61.  D’après la
                            chronique de saint Jérôme, il serait né 1923 ans après Abraham, soit en
                            94/93 avant notre ère et serait mort dans sa « quarante-quatrième
                            année », c’est-à-dire à 43 ans, ce qui situe sa mort en 51/50. Donat, le
                                grammaticus qui fut le maître de saint Jérôme,
                            situe sa mort en 55 av. J.-C., pour la faire coïncider avec le moment où
                            Virgile prend la toge virile (c’est-à-dire devient majeur). Cette
                            information est donc suspecte. Elle l’est d’autant plus qu’elle est
                            contredite par une autre information de Donat : Virgile aurait pris la
                            toge virile à 17 ans. Or il avait 15 ans en 55. Faut-il pour autant
                            refuser tout crédit à la date de Donat et se réfugier chez saint
                            Jérôme ? Donat a pu broder une fiction autour d’une date correcte, et
                            saint Jérôme n’est pas un modèle d’exactitude, surtout en ce qui
                            concerne la période tardo-républicaine, cf. R. W. Burgess, 2002, p. 30
                            (qui invite pourtant à réévaluer positivement le travail chronologique de
                            saint Jérôme). Nous n’avons donc aucune raison de préférer Jérôme à
                            Donat et devons nous contenter de savoir qu’il était contemporain de
                            Catulle et de Cicéron, de César et de Pompée. Cf. aussi infra, n. 41 p. 334.

                    

                    
                    
                        62.  Sur ce point, je
                            me permets de renvoyer à P. Vesperini, 2013.

                    

                    
                    
                        63.  E. Csapo, 2010,
                            p. 178 et n. 67 p. 198. Aux références indiquées, ajouter Strabon, XVII,
                            1, 11 (je remercie Brigitte Le Guen pour m’avoir indiqué cette
                            référence), ainsi que Plutarque, Comment distinguer le
                                flatteur de l’ami, 56 e, qui montre bien l’opprobre attaché à ce
                            genre de performances.

                    

                    
                    
                        64.  Cf. sur ce point
                            les pages, comme toujours exquises d’intelligence, d’érudition et de
                            style, d’Édouard Will (2003, p. 519‑527).

                    

                    
                    
                        65.  Cette conception
                            apparaît également dans un autre récit fondateur de la République,
                            l’histoire de Virginie (Verginia), jeune
                            plébéienne convoitée par un décemvir, par ailleurs membre de
                            l’aristocratie : pour préserver son honneur, le père de la jeune fille
                            n’a d’autre ressource que de la tuer. Cf. Tite-Live, 3, 44‑48 ; Diodore
                            de Sicile, 12, 9. C’est une répétition de l’histoire du viol de Lucrèce.
                            De même que la mort de Lucrèce fonde la liberté républicaine, celle de
                            Virginie la rétablit. Mais on trouve l’écho de ces histoires bien après
                            ces premiers temps de l’histoire républicaine. En témoigne par exemple
                            l’histoire d’un jeune soldat qui, victime d’une tentative de viol de la
                            part d’un tribun militaire, le tue, et est ensuite acquitté par Marius,
                            qui était pourtant parent du tribun. Cf. Cicéron, Pour
                                Milon, 9 ; Valère Maxime, 6, 1, 10‑12 ; Plutarque, Marius, 14, 4‑9, et le riche commentaire de
                            F. Dupont et T. Eloi, 2001, p. 18‑23.

                    

                    
                    
                        66.  Cf. à ce propos
                            les réflexions de T. Lanfranchi, 2017, p. 137 et 141‑143.

                    

                    
                    
                        67.  J.-M. David, 2000,
                            p. 32.

                    

                    
                    
                        68.  Sur cette
                            assistance judiciaire, cf. J.-M. David, 1992, p. 49‑119, Le patron
                            pouvait aussi soutenir les ambitions politiques de ses clients, à Rome
                            ou dans une autre cité.

                    

                    
                    
                        69.  Cf. A. Schiavone,
                            2003 [1996], p. 87‑88 : jusqu’à la fin du 
                                II
                            e siècle av. J.-C., beaucoup
                            d’« hommes nouveaux » furent admis dans les élites aristocratiques ;
                            mais après la deuxième guerre punique s’amorça un verrouillage qui
                            caractérisa le reste de l’histoire de la république : entre 191 et 107,
                            seuls trois consuls sont mentionnés comme issus de familles dont aucun
                            membre n’avait exercé cette charge : entre 107 et 44, onze « hommes
                            nouveaux », dont Marius et Cicéron, devinrent consuls ; mais neuf
                            d’entre eux accédèrent au consulat entre 105 et 94 (cf. A. Schiavone, ibid., n. 3 p. 257).

                    

                    
                    
                        70.  Cf. T. P. Wiseman,
                            1971.

                    

                    
                    
                        71.  Sur la religion
                            romaine, cf. J. Scheid, 1998, 2001 et 2013.

                    

                    
                    
                        72.  Le mot est
                            rapporté par Cicéron, Sur la nature des dieux, 2,
                            7 : ut biberent quoniam esse nolent (cf. aussi
                            Suétone, Tibère, 2, 6). Cf. aussi Cicéron, Sur la divination, 1, 29 ; 2, 20 et 71.

                    

                    
                    
                        73.  Sur cette défaite
                            de Drepane, cf. Polybe, 1, 49‑52 (qui ne mentionne pas la faute
                            religieuse du consul).

                    

                    
                    
                        74.  Sur la religion
                            romaine comme orthopraxie, cf. M. Linder et J. Scheid, 1993. Sur la
                            religion antique en général comme orthopraxie, cf. J.-L. Durand et
                            J. Scheid, 1994. Je remercie Clifford Ando pour ces indications. La
                            conception de la religion comme « orthopraxie » ne veut pas dire que les
                            Romains n’avaient pas de doxai (conceptions,
                            doctrines, théories et « sciences » théologiques) concernant les dieux.
                            Simplement, ce n’était pas ces doxai qui
                            définissaient le bon rapport de la cité aux dieux : ce qui importait,
                            c’était le bon accomplissement des rituels.

                    

                    
                    
                        75.  R. Sablayrolles,
                            2006, p. 344‑345 et 347‑350 ; D. Villani, 2012.

                    

                    
                    
                        76.  Plutarque (César, 23) et Dion Cassius (39, 47‑49) montrent
                            bien comment le passage du Rhin était moins déterminé par des
                            considérations militaires que par la recherche de la gloire. César
                            lui-même le laisse entrevoir, quand il explique pourquoi il choisit de
                            faire construire un pont, cf. Guerre des Gaules,
                            4, 17, 1 : « Selon lui, faire traverser le fleuve par des bateaux
                            n’était ni sûr ni conforme à sa dignité et à celle du peuple
                                romain » (nauibus transire neque satis tutum esse arbitrabatur
                                neque suae neque populi Romani dignitatis esse statuebat). Ces
                            opérations militaires « de prestige » apparaissent dès le début du
                                
                                II
                            e siècle, comme en témoigne par
                            exemple la campagne d’Étolie de Marcus Fulvius Nobilior (cf.
                            P. Vesperini, 2012, p. 84‑86).

                    

                    
                    
                        77.  Ici aussi, Dion
                            Cassius (39, 53) expose très bien le lien entre cette expédition et la
                            recherche de la gloire.

                    

                    
                    
                        78.  Cf. Festus, 185 :
                                quod non sit otium. Sur l’histoire de ce mot,
                            cf. E. Benveniste, 1951.

                    

                    
                    
                        79.  F. Dupont et
                            P. Letessier, 2011, p. 17.

                    

                    
                

                
               
     
                
                    
                        Conclusion
                    

                   
                    
                    
                        1252.  Cité par Pratap
                            Bhanu Mehta, dans le discours de remise du prix Holberg : « The encounter with something that I could not stand
                                not understanding, that I could not quite finish with or finish off,
                                that I had to get out of my inner life where it had taken hold, that
                                I could retell and contemplate and struggle with ».

                    

                    
                    
                        1253.  J. Chapoutot,
                            2014.

                    

                    
                    
                        1254.  C. Perelman,
                            1977.

                    

                    
                    
                        1255.  D. Winnicott,
                            2004, p. 388.

                    

                    
                

                
                
                    
                        
                            REMERCIEMENTS
                        
                    

                    
                        1256.  J. Huizinga,
                            1951 [1938], p. 13‑14.

                    

                    
                    
                

                
            

        
    
        
            
                
                
                    
                        BIBLIOGRAPHIE
                    
                

                
                    Acosta-Hughes, Benjamin, Polyeideia : The
                            Iambi of Callimachus and the Archaic Iambic Tradition, Berkeley
                        – Londres, University of California Press, 2002.

                    Agusta-Boularot, Sandrine, « Les références épigraphiques
                        aux Grammatici et Γραμματικοi de l’Empire romain (
                            I
                        er s. av. J.-C., 
                            IV
                        e s. ap. J.-C.) », Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité, 106, 2, 1994,
                        p. 653‑746.

                    Albrecht, Michael von, Geschichte der
                            römischen Literatur von Andronicus bis Boethius und ihr Fortwirken,
                        Berlin – Boston, De Gruyter, 2012.

                    Alfonsi, Luigi, « L’avventura di Lucrezio nel mondo antico… e
                        oltre », dans O. Gigon (éd.), Lucrèce. Huit exposés suivis
                            de discussions, Genève, Fondation Hardt pour l’étude de l’antiquité
                        classique, 1978, p. 271‑321.

                    Algra, Keimpe A., Koenen, Mieke H., Schrijvers, P. H. (éd.), Lucretius and his Intellectual Background, Amsterdam,
                        Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen, 1997.

                    Allroggen-Bedel, Agnes, Maskendarstellungen
                            in der römisch-kampanischen Wandmalerei, Munich, Fink, 1974.

                    André, Jean-Marie, Mécène. Essai de
                            biographie spirituelle, Paris, Les Belles Lettres, 1967.

                    Andrei, Osvalda, « L’emergere di una cronografia cristiana come
                        fattore di costruzione identitaria », Annali di storia
                            dell’esegesi, 22, 2005, p. 57‑97.

                    ‒ « Testi in contesto : Eusebio, Quadrato-Aristide e gli inizi
                        dell’apologetica Cristiana », Rivista di Storia del
                            Cristianesimo, 12, 2, 2015, p. 351‑380.

                    Angiò, Francesca, « Posidippo di Pella, Ep. IX, 3086‑3093
                        Gow-Page (Anth. Pal. XII 168) », Museum Helveticum,
                        60, 2003, p. 6‑21.

                    Anheim, Étienne, « Le chancelier de l’université de Paris
                        Roberto de’ Bardi et la Curie au milieu du 
                            XIV
                        e siècle », dans C. Giraud et M. Morard
                        (éd.), Universitas scolarium. Mélanges offerts à Jacques
                            Verger par ses anciens étudiants, Genève, Droz, 2011, p. 507‑528.

                    ‒ « Un évangéliste sur les bords du Rhône. La figure de saint
                        Jean à la cour d’Avignon au milieu du 
                            XIV
                        e siècle », dans C. Caby et R.-M. Dessi
                        (éd.), Les Humanistes et l’Église. Pratiques culturelles
                            et échanges entre
                        litterati laïcs et ecclésiastiques (
                                XIII
                            e-début 
                                XVI
                            e s.), Turnhout, Brepols, 2012,
                        p. 175‑226.

                    ‒ Clément VI au travail. Lire, écrire,
                            prêcher au XIVe siècle, Paris,
                        Publications de la Sorbonne, 2014.

                    Arasse, Daniel, Le Sujet dans le tableau.
                            Essais d’iconographie analytique, Paris, Flammarion, 1997. 

                    Armstrong, David, « The Impossibility of Metathesis :
                        Philodemus and Lucretius on Form and Content in Poetry », dans D. Obbink
                        (éd.), 1995, p. 210‑232.

                    – et alii (éd.), Vergil, Philodemus, and the Augustans, Austin, University of Texas
                        Press, 2004.

                    Arrighetti, Graziano, « Lucrèce dans l’histoire de
                        l’épicurisme. Quelques réflexions », dans K. A. Algra, M. H. Koenen et
                        P. H. Schrijvers (éd.), 1997, p. 21‑33.

                    Astin, A. E., Scipio Aemilianus, Oxford,
                        Clarendon Press, 1967.

                    Athanassiadi, Polymnia, Vers la pensée
                            unique. La montée de l’intolérance dans l’Antiquité tardive, Paris,
                        Les Belles Lettres, 2010.

                    Auberger, Janick, « Cryptographie ou natation ? Qu’apprenaient
                        donc les petits-fils d’Auguste ? », Revue de
                        philologie, 56, 1992, p. 209‑215.

                    Augoustakis, Antony (éd.), Flavian Poetry and
                            its Greek Past, Leyde, Brill, 2014.

                    Aujac, Germaine, Strabon et la science de son
                            temps, Paris, Les Belles Lettres, 1966.

                    Babcock, Robert G., « A Tenth-Century Reader of Lucretius :
                        Stephen of Liège († 920) », Latomus, 73, 2014,
                        p. 1038‑1048.

                    ‒ « The Transmission of Tibullus in the Tenth and Eleventh
                        Centuries », dans E. Kwakkel, 2015, p. 53‑74 et 196‑197.

                    Bachelard, Gaston, Les Intuitions
                            atomistiques. Essai de classification, Paris, Boivin, 1932.

                    Bailey, Cyril, Lucretius : De rerum natura
                            libri sex, 3 vols., Oxford, Clarendon Press, 1947.

                    Baker, Patrick, Italian Renaissance Humanism
                            in the Mirror, Cambridge, Cambridge University Press, 2015.

                    Balcou, Jean, Fréron contre les
                        philosophes, Genève, Droz, 1975.

                    Baltussen, Han, Theophrastus against the
                            Presocratics and Plato : Peripatetic Dialectic in the De sensibus,
                        Leyde, Brill, 2000.

                    Banker, James R., The Culture of San Sepolcro
                            during the Youth of Piero della Francesca, Ann Arbor, University of
                        Michigan Press, 2003.

                    Barbaro, Francesco, Francisci Barbari et
                            aliorum ad ipsum epistolae, Brescia, 1743.

                    Barbierato, Federico, The Inquisitor in the
                            Hat Shop : Inquisition, Forbidden Books and Unbelief in Early Modern
                            Venice, Farnham, Ashgate, 2012.

                    Bardon, Henry, « Réflexions sur les “Poètes nouveaux” », Revue belge de philologie et d’histoire, 26, 4, 1948,
                        p. 947‑960.

                    ‒ La Littérature latine inconnue, 2 vols., Paris,
                        Klincksieck, 1952 et 1956.

                    Baroin, Catherine et Valette-Cagnac, Emmanuelle, « S’habiller
                        et se déshabiller en Grèce et à Rome (III). Quand les Romains
                        s’habillaient à la grecque ou les divers usages du pallium », Revue historique, 643, 2007,
                        p. 517‑551.

                    Barrère, Jean-Bertrand, « Les livres de Hauteville House », Revue d’Histoire littéraire de la France, 51, 4,
                        1951, p. 441‑455.

                    Barrès, Maurice, Mes Cahiers (1896‑1923),
                        Paris, Plon, [1929‑1950] 1994.

                    Bataille, Georges, Mes cahiers, t. 11, Articles. 1, 1944‑1949, Paris, Gallimard, 1988.

                    Bausi, Francesco, « La mutatio vitae di
                        Poggio Bracciolini. Ricerche sul De avaritia », Interpres, 28, 2009, p. 7‑69.

                    Beddie, James S., « The Ancient Classics in the Mediaeval
                        Libraries », Speculum, 5, 1, 1930, p. 3‑20.

                    Belgioioso, Giulia, « Arnauld’s Posthumous Defense of the
                        “Philosophie humaine” Against Heretics and Skeptics », dans G. Paganini
                        (éd.), 2003, p. 167‑196.

                    Benedetti, Stefano, Itinerari di Cebete.
                            Tradizione e ricezione della « Tabula » in Italia dal 
                                XV
                             al 
                                XVII
                             secolo, Rome, Bulzoni, 2001.

                    ‒ « Per l’oratoria accademica di primo Cinquecento : la praelectio romana di Giovan Battista Pio (1512) »,
                        dans A. Barbuto (éd.), Per Mario Petrucciani, Rome,
                        Bulzoni, 2004, p. 117‑146.

                    ‒ « La Cebetis Tabula e Giovan Battista
                        Pio tra “vocabuli exquisiti” e curiositas erudita »,
                        dans S. Colonna (dir.), Roma nella svolta tra Quattro e
                            Cinquecento, Rome, De Luca, 2017.

                    Benefiel, Rebecca R., « Dialogues of Ancient Graffiti in the
                        House of Maius Castricius in Pompeii », American Journal
                            of Archaeology, 114, 2010, p. 59‑101.

                    ‒ « Magic Squares, Alphabet Jumbles, Riddles and More : The
                        Culture of Word-Games among the Graffiti of Pompeii », dans J. Kwapisz,
                        D. Petrain et M. Szymański (éd.), The Muse at Play :
                            Riddles and Wordplay in Greek and Latin Poetry, Beiträge zur
                        Altertumskunde, 305, Munich, De Gruyter, 2012, p. 65‑80.

                    ‒ « The Culture of Writing Graffiti within Domestic Spaces at
                        Pompeii », dans R. Benefiel et P. Keegan (éd.), Inscriptions in the Private Sphere in the Greco-Roman World, Leyde,
                        Brill, 2016, p. 80‑110.

                    Bentley, Richard, Remarks upon a Late
                            Discourse of Free-Thinking, Cambridge, 1713.

                    Benucci, Elisabetta, « “Io gli studi
                            leggiadri talor lasciando e le sudate carte”. La Biblioteca di
                        Palazzo Leopardi a Recanati », dans G. Tortorelli (éd.), Biblioteche nobiliari e circolazione del libro tra Settecento e
                            Ottocento. Atti del Convegno nazionale di studio (Perugia, 29‑30
                            giugno 2001), Bologne, Pendragon, 2002, p. 157‑204.

                    Berlière, Ursmer, « Une page de la révolution française dans notre pays.
                        Le dernier abbé de Lobbes », Revue bénédictine, 4,
                        1887, p. 114‑122.

                    Bernabe, Alberto, « Aristotle and the Mysteries », dans
                        M. J. Martín-Velasco et M. J. García Blanco (éd.), 2016, p. 27‑42.

                    Berra, Luigi, L’Accademia delle Notte
                            Vaticane, Rome, Bretschneider, 1914.

                    Bernstein, Eckhard, « “Liebe die Reuchlinisten, verachte die
                        Arnoldisten”. Die Reuchlin-Kontroverse und der Humanistenkreis um Mutianus
                        Rufus », dans M. Laureys et R. Simons (éd.), Die Kunst des
                            Streitens. Inszenierung, Formen und Funktionen öffentlichen Streits in
                            historischer Perspektive, Göttingen, V&R unipress, 2010,
                        p. 295‑316

                    Bettini, Maurizio et Short, William (éd.), Con i Romani. Un’antropologia della cultura antica, Bologne, Il
                        Mulino, 2014.

                    Beyer de Ryke, Benoît, « Le miroir du monde. Un parcours dans
                        l’encyclopédisme médiéval », Revue belge de philologie
                            et d’histoire, 81, 4, 2003, p. 1243‑1275.

                    Bezzola, Reto Roberto, « Les neveux dans la poésie épique et le
                        roman courtois du 
                            XII
                        e s. »,
                            Mélanges de langue et de littérature du Moyen Âge et
                            de la Renaissance offerts à Jean Frappier, Genève, Droz, 1970,
                        p. 89‑114.

                    Bianchi, Lorenzo, Rinascimento e
                            libertinismo. Studi su Gabriel Naudé, Naples, Bibliopolis, 1996.

                    Bianchi, Luca, Censure et liberté
                            intellectuelle à l’Université de Paris, 
                                XIII
                            e-
                                XIV
                            e siècles, Paris, Les Belles
                        Lettres, 1999.

                    ‒ Pour une histoire de la « double
                        vérité », Paris, J. Vrin, 2008.

                    Biard, Joël et Gontier, Thierry (éd.), Pietro
                            Pomponazzi entre traditions et innovations, Amsterdam –
                        Philadelphie, B. R. Grüner, 2009.

                    Bidez, Joseph et Cumont, Franz, Les Mages
                            hellénisés. Zoroastre, Ostanès et Hystaspe d’après la tradition
                            grecque, Paris, Les Belles Lettres, 1938.

                    Bing, Peter, The Well-read Muse : Present and
                            Past in Callimachus and the Hellenistic Poets, Göttingen,
                        Vandenhoeck & Ruprecht, 1988.

                    Black, Robert, « Italian Renaissance Education : Changing
                        Perspectives and Continuing Controversies », Journal of
                            the History of Ideas, 52, 2, 1991, p. 315‑334.

                    ‒ Humanism and Education in Medieval and
                            Renaissance Italy. Tradition and Innovation in
                            Latin Schools from the Twelfth to the Fifteenth Century, Cambridge,
                        Cambridge University Press, 2001.

                    Blair, Ann, Too Much to Know : Managing
                            Scholarly Information before the Modern Age, New Haven – Londres,
                        Yale University Press, 2010.

                    Blanc, Nicole, « Paradis et hortus
                        conclusus : formes et sens de la clôture », dans é. Morvillez (éd.),
                        2014, p. 105‑130.

                    Blanchard, Alain et Blanchard-Lemée, Michèle, « Épicure dans
                        une anthologie sur mosaïque à Autun », Comptes rendus des
                            séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 137, 4,
                        1993, p. 969‑984.

                    Blank,
                        David L. et Dick, Andrew R., « Aristophanes of Byzantium and Problem-Solving
                        in the Museum : Notes on a Recent Reassessment », Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 56, 1984, p. 17‑24.

                    Blech, Michael, Studien zum Kranz bei den
                            Griechen, Berlin – New York, De Gruyter, 1982.

                    Blumenberg, Hans, La Légitimité des temps
                            modernes, trad. par M. Sagnol, J.-L. Schlegel et D. Trierweiler,
                        Paris, Gallimard, [1966] 1999.

                    Boer, Jan-Hendryk de, Unerwartete
                        Absichten – Genealogie des Reuchlinkonflikts,
                        Tübingen, Mohr Siebeck, 2016.

                    Boer, Wietse de, The Conquest of the Soul :
                            Confessions, Discipline, and Public Order in Counter-Reformation
                        Milan, Leyde – Boston, Brill, 2001.

                    Boeselager, Dela von, Antike Mosaiken in
                            Sizilien. Hellenismus und römische Kaiserzeit. 3 Jahrhundert v. Chr.-3.
                            Jahrhundert n. Chr., Rome, Bretschneider, 1983.

                    Bœuf, Estelle, La Bibliothèque parisienne de
                            Gabriel Naudé en 1630. Les lectures d’un « libertin érudit »,
                        Genève, Droz, 2007.

                    Bolgar, R. R., The Classical Heritage and its
                            Beneficiaries, Cambridge, Cambridge University Press, 1954.

                    Bollack, Mayotte, La Raison de Lucrèce.
                            Constitution d’une poétique philosophique avec un essai d’interprétation
                            de la critique lucrétienne, Paris, Éditions de Minuit, 1978.

                    Bonner, Stanley F., « The “Anecdotum Parisinum” », Hermes, 88, 1960, p. 354‑360.

                    ‒ Education in Ancient Rome : From the Elder
                            Cato to the Younger Pliny, Berkeley, University of California Press,
                        1977.

                    Bonnet, Corinne, « Mise en perspective épistolaire. “Denn ich denke oft im Stillen an Sie. ” Hermann Diels
                        et Franz Cumont : la filiation intellectuelle à l’épreuve de la guerre
                        14‑18 », Anabases, 10, 2009, p. 99‑110.

                    Bonnin, Jérôme, La Mesure du temps dans
                            l’Antiquité, Paris, Les Belles Lettres, 2015.

                    Borgeaud, Philippe, « Rites et émotions. Considérations sur les
                        mystères », dans P. Borgeaud, 2016, p. 226‑253.

                    ‒ Exercices d’histoire des religions.
                            Comparaison, rites, mythes et émotions. Textes réunis par D. Barbu et
                            P. Matthey, Leyde – Boston, Brill, 2016.

                    Bornecque, Henri, La Prose métrique dans la
                            correspondance de Cicéron, Paris, E. Bouillon, 1898.

                    Borthwick, E. K., « Lucretius’ Elephant Wall », The Classical Quarterly, n. s. 23, 2, 1973,
                        p. 291‑292.

                    Boswell, John, Christianity, Social Tolerance
                            and Homosexuality : Gay People in Western Europe from the Beginning of
                            the Christian Era to the Fourteenth Century, Chicago, University of
                        Chicago Press, 1980.

                    Botte,
                        Emmanuel, Salaisons et sauces de poissons en Italie du Sud
                            et en Sicile durant l’Antiquité, Naples, Centre Jean Bérard, 2009.

                    Bouchard, Elsa, Du Lycée au Musée. Théorie
                            poétique et critique littéraire à l’époque hellénistique, Paris,
                        PUPS, 2016.

                    Boudet, Jean-Patrice, Entre science et
                            « nigromance ». Astrologie, divination et magie
                            dans l’Occident médiéval (XIIe-XVe siècle), Paris, Publications de
                        la Sorbonne, 2006.

                    Boulnois, Olivier, « Inter urinas et faeces
                            nascimur. L’ignoble et la naissance, de l’antiquité tardive à
                        Sigmund Freud », dans A. Palazzo, F. Bonini et A. Colli (éd.), La nobiltà nel pensiero medievale, Fribourg, Academic
                        Press Fribourg, 2016, p.1‑22.

                    Bouquet, Monique et Méniel, Bruno (éd.), Servius et sa réception de l’Antiquité à la Renaissance, Rennes,
                        Presses Universitaires de Rennes, 2011.

                    Bourdieu, Pierre, Les Règles de l’art,
                        Paris, Seuil, [1992] 1998.

                    Boyarin, Daniel, Socrates and the Fat
                        Rabbis, Chicago, University of Chicago Press, 2009.

                    Bozzolo, Carla et Ornato, Ezio, Pour une
                            histoire du livre manuscrit au Moyen Âge. Trois essais de codicologie
                            quantitative, Paris, CNRS Éditions, 1983.

                    Bozzolo, Carla et Ornato, Ezio (éd.), Préludes à la Renaissance. Aspects de la vie intellectuelle en France
                            au 
                                XV
                            e siècle, Paris, CNRS Éditions,
                        1992.

                    Bracciolini Poggio et Francesco, Giovanni, Opera, Bâle, Heinrich Petri, 1538.

                    Braceland, Lawrence, « Classical Reminiscences in Gilbert of
                        Hoyland : Noble Piety and Reformed Monasticism », Cistercian Studies, 65, 1981, p. 149‑166.

                    Brague, Rémi, Europe, la voie romaine,
                        Paris, Gallimard, [1992] 19992.

                    Brambilla, Elena, « Spontanea comparizione (Procedura
                        sommaria) », dans A. Prosperi (éd.), Dizionario storico
                            dell’Inquisizione, Pise, Edizioni della Normale, 3, p. 1474‑1475.

                    Braund, David, « The Politics of Catullus 10 : Memmius, Caesar
                        and the Bithynians », Hermathena, 160, 1996, p. 45‑57.

                    Brecht, Bertolt, Journal de travail
                            (1938‑1955), trad. par P. Ivernel, Paris, L’Arche, 1976.

                    Bremond, Henri, Histoire littéraire du
                            sentiment religieux en France, t. 1, Paris, Bloud et Gay, 1916.

                    Brockliss, Laurence, « Les atomes et le vide dans les collèges
                        jésuites de France (1640‑1730) », dans S. Murr (éd.), Gassendi et l’Europe, Paris, J. Vrin, 1997, p. 175‑187.

                    Brown, Alison, The Return of Lucretius to
                            Renaissance Florence, Cambridge (Mass.), Harvard University Press,
                        2010.

                    Brown, Robert D., « Lucretius and Callimachus », Illinois Classical Studies, 7, 1982, p. 77‑97.

                    Bur,
                        Clément, La Citoyenneté dégradée. Recherches sur l’infamie
                            à Rome de 312 av. J.-C. à 96 ap. J.-C., Thèse de Doctorat,
                        Université Paris 1-Panthéon Sorbonne, 2013.

                    Burckhardt, Jacob, La Civilisation de la
                            Renaissance en Italie, trad. par H. Schmitt, Paris, Bartillat,
                        [1860] 2012.

                    Burgess, Richard W., « Jerome Explained : An Introduction to
                        his Chronicle and a Guide to its Use », Ancient History
                            Bulletin, 16, 2002, p. 1‑32.

                    Burgess, Theodore C., « Epideictic Literature », The University of Chicago Studies in Classical
                        Philology, 2, 1902, p. 89‑261.

                    Burkert, Walter, Antike Mysterien. Funktionen
                            und Gehalt, Munich, Beck, 1990.

                    Busson, Henri, Les Sources et le
                            développement du rationalisme dans la littérature française de la
                            Renaissance (1533‑1601), Paris, Letouzey et Ané, 1922.

                    Buttenwieser, Hilda, « Popular Authors of the Middle Ages : The
                        Testimony of the Manuscripts », Speculum, 17, 1, 1942,
                        p. 50‑55.

                    Butterfield, David, The Early Textual History
                            of Lucretius’ De Rerum Natura, Cambridge, Cambridge University
                        Press, 2013.

                    – « Lucretius auctus ? The Question of
                        Interpolation in De rerum natura », dans J. Martinez
                        (éd.), Fakes and Forgers of classical Literature. Ergo
                        decipiatur !, Madrid, 2014, p. 15‑42.

                    Büttgen, Philippe, Luther et la philosophie.
                            Études d’histoire, Paris, Éditions de l’EHESS – Vrin, 2011.

                    Cairns, Francis, « Roma and Her Tutelary Deity : Names and
                        Ancient Evidence », dans C. S. Kraus, J. Marincola et C. Pelling (éd.),
                        2010, p. 245‑266.

                    Calame, Claude, Masques d’autorité. Fiction
                            et pragmatique dans la poétique grecque antique, Paris, Les Belles
                        Lettres, 2005.

                    ‒ Qu’est-ce que la mythologie grecque ?,
                        Paris, Gallimard, 2015.

                    ‒ « Procédures hymniques dans les vers des sages cosmologues.
                        Pragmatique de la poésie didactique (d’Hésiode et Théognis à Empédocle
                        et Parménide) », dans R. Bouchon, P. Brillet-DuBois et N. Le Meur-Weissman
                        (éd.), Hymnes de la Grèce antique. Approches
                            littéraires et historiques. Actes du colloque international de Lyon,
                            19‑21 juin 2008, Lyon, Maison de l’Orient et de la Méditerranée,
                        2013, p. 59‑77.

                    – Tragédie chorale : poésie grecque et rituel
                            musical, Paris, Les Belles Lettres, 2017.

                    Caldelli, Maria Letizia, « Associazioni di artisti a Roma : una
                        messa a punto », dans K. Coleman et J. Nelis-Clément (éd.), L’Organisation des spectacles dans le monde romain,
                        Genève, Fondation Hardt, 2012, p. 131‑171.

                    Calder, Andrew, Molière : The Theory and
                            Practice of Comedy, Londres, Atlantic Highlands – Athlone Press,
                        1993.

                    Caldicott, Edric, « Les stemmata et le
                        privilège de l’édition des Œuvres Complètes de Molière
                        (1682) », dans C. Bourqui, E. Caldicott et G. Forestier (éd.), Le Parnasse au théâtre. Les recueils d’œuvres complètes
                            de théâtre au 
                                XVII
                            e siècle, Paris, PUPS, 2007,
                        p. 277‑296.

                    Camardo, Domenico et Ferrara, Antonio, Tesori
                            di Stabiae. Arte romana sepolta dal Vesuvio, Naples, Castellammare
                        di Stabia, 2004.

                    Cameron,
                        Alan, Callimachus and his Critics, Princeton,
                        Princeton University Press, 1995.

                    ‒ The Last Pagans of Rome, Oxford, Oxford
                        University Press, 2010.

                    Campbell, Charles S., Poets and Poetics in
                            Greek Literary Epigram (diss.), Department of Classics, University
                        of Cincinnati, 2013.

                    Candiloro, E., « Sulle Historiae di L. Cornelio Sisenna », Studi classici e orientali, 12, 1963, p. 212‑226.

                    Canet, Louis et Cumont, Franz, « Mithra ou Sarapis
                        ΚOΣΜOΚΡAΤWΡ », Comptes rendus des séances de l’Académie
                            des inscriptions et belles-lettres, 63, 1919, p. 313‑328.

                    Canfora, Luciano, Conservazione e perdita dei
                            classici, Padoue, Antenore, 1974.

                    – La Biblioteca scomparsa, Palerme,
                        Sellerio, [1986] 1988.

                    ‒ « Le monde en rouleaux », dans C. Jacob et F. de Polignac
                        (éd.), Alexandrie, 
                                III
                            e siècle av. J.-C. Tous les savoirs
                            du monde ou Le rêve d’universalité des Ptolémées, Paris, Autrement,
                        1992, p. 49‑62.

                    – Vita di Lucrezio, Palerme, Sellerio,
                        1993.

                    – Il copista come autore, Palerme,
                        Sellerio, 2002.

                    – Noi e gli Antichi, Milan, Rizzoli,
                        2002.

                    – Filologia e libertà. La più eversiva delle
                            discipline, l’indipendenza di pensiero e il diritto alla verità,
                        Milan, Mondadori, 2008.

                    – Augusto figlio di Dio, Bari, Laterza,
                        2015.

                    – Gli occhi di Cesare. La biblioteca latina
                            di Dante, Rome, Salerno, 2015.

                    Cantimori, Delio, Eretici italiani del
                            Cinquecento. Ricerche storiche, Turin, Einaudi, [1939] 2009.

                    Carcopino, Jérôme, « Le tombeau de Lambiridi et l’hermétisme
                        africain », Revue d’Archéologie, 1922, p. 211‑301.

                    Carella, Candida, Roma filosofica nicodemita
                            libertina. Scienze e censura in età moderna, Lugano, Agora
                        & Co, 2014.

                    Carraud, Vincent, « Avoir l’âme nette : scepticisme et
                        rigorisme dans ‘Des prières’ », dans P. Desan (éd.), 2008, p 74‑89.

                    Carson, Rebekah A., Andrea Riccio’s Della
                            Torre Tomb Monument : Humanism and Antiquarianism in Padua and
                        Verona, Doctorate of Philosophy, University of Toronto, 2010.

                    Carver, Robert H. F., The Protean Ass :
                        The Metamorphoses of Apuleius from Antiquity to the
                            Renaissance, Oxford – New York, Oxford University Press, 2007.

                    Cassirer, Ernst, Descartes, Corneille,
                            Christine de Suède, trad. par M. Francès et P. Schrecker, Paris,
                        J. Vrin, [1942] 1997.

                    Casson, Lionel, Libraries in the Ancient
                            World, New Haven, Yale University Press, 2002.

                    Castner, Catherine J., Prosopography of Roman
                            Epicureans from the Second Century B. C. to the Second Century A.
                        D., Francfort, P. Lang, 1988.

                    Cavaillé, Jean-Pierre, « L’Italie déniaisée dans les Naudeana de Guy Patin », Les Dossiers du
                        Grihl [En ligne], 2014.

                    ‒ « Au nom de la farine, de l’eau et du sel. Le cas Alexander
                        Agnew », La Lettre clandestine, 23, 2015, p. 249‑260.

                    – « Diffusion d’une critique
                        philosophique de la religion au 
                            XVI
                        e siècle », ThéoRèmes [En ligne], 9, 2016.

                    Cazier, Pierre, Isidore de Séville et la
                            naissance de l’Espagne catholique, Paris, Beauchesne, 1994.

                    Cèbe, Jean-Pierre, Varron, Satires
                        Ménippées, 13 vols., Rome, École française de Rome, 1972‑1999.

                    Ceccarelli, Andrea, « Un inedito commento rinascimentale a
                        Lucrezio : Gian Vincenzo Pinelli, Pedro Núñez Vela e Andreas Dudith
                        lettori del De rerum natura a Padova », Giornale critico della filosofia italiana, no 2, 2015, p. 233‑263.

                    Cels-Saint Hilaire, Janine, « Le fonctionnement des Floralia sous la République », Dialogues d’histoire ancienne, 3, 1977, p. 253‑286. 

                    Certeau, Michel de, Le Lieu de l’autre.
                            Histoire religieuse et mystique, Paris, Gallimard, 2005.

                    Chadwick, Henry, Boethius : The Consolations
                            of Music, Logic, Theology, and Philosophy, Oxford, Clarendon Press,
                        [1981] 1990.

                    Chapoutot, Johann, La Loi du sang. Penser et
                            agir en nazi, Paris, Gallimard, 2014.

                    Chartier, Roger, Les Origines culturelles de
                            la Révolution française, Paris, Seuil, [1990] 2000.

                    Chaunu, Pierre, Chronique des derniers
                            païens. La disparition du paganisme dans l’Empire romain, du règne de
                            Constantin à celui de Justinien, Paris, Les Belles Lettres
                        – Fayard, 1990.

                    Chauviré, Roger, Jean Bodin, auteur de la
                            République, La Flèche, E. Besnier, 1914.

                    Chiffoleau, Jacques, La Religion flamboyante.
                            France, 1320‑1520, Paris, Points, [1988] 2011.

                    Chomarat, Jacques, « La mythologie de Lucrèce », dans
                        P.-M. Martin et Ch. M. Ternes (éd.), La Mythologie, clef
                            de lecture du monde classique (Hommage à R. Chevallier), Tours,
                        Centre de recherches A. Piganiol, vol. I, p. 51‑60.

                    ‒ « Lorenzo Valla », Vita Latina,
                        130‑131, 1993. p. 53‑57.

                    Chométy, Philippe et Rosellini, Michèle (éd.), Traduire Lucrèce. Pour une histoire de la réception
                            française du De rerum natura (
                                XVI
                            e-
                                XVIII
                            e siècle), Paris, Champion, 2017.

                    Christes, Johannes, « Lucilius und das Epos », dans G. Manuwald
                        (éd.), Der Satiriker Lucilius und seine Zeit, Munich,
                        Beck, 2001, p. 51‑61.

                    Christie, Richard C., Étienne Dolet : The
                            Martyr of the Renaissance, Londres, [1880] 1899.

                    Christin, Olivier, Confesser sa foi. Conflits
                            confessionnels et identités religieuses dans l’Europe moderne (
                                XVI
                            e-
                                XVII
                            e siècles), Seyssel,
                        Champ Vallon, 2009.

                    Cichorius, Conrad, Untersuchungen zu
                        Lucilius, Berlin, Weidmann, 1908.

                    Citoleux, Marc, La Poésie philosophique au
                                19e siècle. Mme Ackermann d’après de
                            nombreux documents inédits, Paris, Plon – Nourrit, 1906.

                    Citti, Francesco, « Pierio recubans Lucretius
                            antro : sulla fortuna umanistica di Lucrezio », dans M. Beretta et
                        F. Citti (éd.), Lucrezio, la natura e la scienza,
                        Florence, Leo S. Olschki, 2008, p. 97‑139.

                    Clark, Albert C., « The Literary Discoveries of Poggio », The Classical Review, 13, 2, 1899, p. 119‑130.

                    ‒ « Review : E. Walser, Poggius Florentinus Leben und Werke »,
                            The Classical Review, 29, 8, 1915, p. 246‑251.

                    Clark, Mark J., « Peter Comestor and Peter Lombard : Brothers
                        in Deed », Traditio, 60, 2005, p. 85‑142.

                    Classen, Carl J., « Poetry and rhetoric in Lucretius », Proceedings of the American Philosophical
                        Association, 99, 1968, p. 77‑118 ; repris dans C. J. Classen (éd.), Probleme der Lukrezforschung, Hildesheim, Olms, 1986,
                        p. 331‑373.

                    ‒ Rhetorical Criticism of the New
                        Testament, Tübingen, Mohr Siebeck, 2000.

                    Clauss, James J. et Cuypers, Martine, A
                            Companion to Hellenistic Literature, Chichester, Wiley-Blackwell,
                        2010.

                    Clauss, James J., « From the Head of Zeus : The Beginnings of
                        Roman Literature », dans J. J. Clauss et M. Cuypers (éd.), 2010, p. 463‑478.

                    Clay, Diskin, « The Cults of Epicurus », Cronache Ercolanesi, 16, 1986, p. 11‑28.

                    ‒ Archilochos Heros : The Cult of Poets in
                            the Greek Polis, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2004.

                    Coccia, Emanuele et Piron, Sylvain, « Poésie, sciences et
                        politique. Une génération d’intellectuels italiens (1290‑1330) », Revue de Synthèse, 129, 4, 2008, p. 549‑586.

                    Cohen, Bernard, « “Quantum in Se Est” : Newton’s Concept of
                        Inertia in Relation to Descartes and Lucretius », Notes
                            and Records of the Royal Society of London, 19‑2, 1964, p. 131‑155.

                    Colli, Giorgio, La Sapienza greca, vol.
                        I, Milan, Adelphi, 1977.

                    Collins, Jeffrey L., Papacy and Politics in
                            Eighteenth-Century in Rome, Cambridge, Cambridge University Press,
                        2004.

                    Conche, Marcel, « Il n’y a pas de religion d’Épicure », Philosophie Magazine, 105, 2016. 

                    Conte, Gian Biagio, The Rhetoric of
                        Imitation, trad. anglaise par C. Segal, Ithaca, Cornell University
                        Press, 1986. 

                    Corbellari, André, Henri d’Andeli, Les dits d’Henri
                            d’Andeli, Paris, Champion, 2003.

                    Cordier, Pierre, « Les habits grecs du baigneur romain », dans
                        F. Dupont et E. Valette-Cagnac (éd.), 2005, p. 81‑102.

                    Costa, Gustavo, Epicureismo e pederastia :
                        Il Lucrezio e l’Anacreonte di
                            Alessandro Marchetti secondo il Sant’Uffizio, Florence, Leo
                        S. Olschki, 2012.

                    Cottegnies, Line, « Le “renouveau” de l’épicurisme en
                        Angleterre au milieu du dix-septième siècle de Walter Charleton à Margaret
                        Cavendish – une histoire franco-britannique », Études
                            Épistémè [En ligne], 14, 2008.

                    Coulson, Frank T., « Literary criticism in the Vulgate
                        Commentary » dans F. Wallis et R. Wisnovsky (éd.), Medieval Textual Cultures : Agents of Transmission, Translation and
                            Transformation, Berlin, De Gruyter, p. 121‑132.

                    ‒ « Reading the Classics in the Twelfth-Century Renaissance :
                        New Manuscript Discoveries », dans N. van Deusen (éd.), Cicero Refused to Die : Ciceronian Influence Through the Centuries,
                        Leyde – Boston, Brill, 2013, p. 21‑38.

                    ‒ « Myth and Allegory in the Vulgate Commentary on Ovid’s Metamorphoses », dans A. Zucker, K. Fabre-Serris,
                        J.-Y. Tilliette et G. Besson, Lire les mythes. Formes,
                            usages et visées des pratiques mythographiques de l’Antiquité à la
                            Renaissance, Lille, Presses universitaires du Septentrion, 2016,
                        p. 199‑223.

                    Counillon, Patrick, « La Périégèse de la Terre habitée et
                        l’Hymne à Délos de Callimaque », Revue des Études
                            Anciennes, 106, 2004, p. 187‑202.

                    Courrier, Cyril, La Plèbe de Rome et sa
                            culture (fin du 
                                II
                            e siècle av. J.-C.-fin du 
                                I
                            er siècle ap. J.-C.), Rome, École
                        française de Rome, 2014.

                    ‒ « Le peuple de Rome et les ornamenta de
                        la Ville : usages et normes. Le cas de la confiscation de l’Apoxyomène de
                        Lysippe par Tibère (Pline, HN, 34.62) », dans T. Itgenshorst et Ph. Le Doze
                        (éd.), La Norme sous la République et le Haut-Empire
                            romains. Élaboration, diffusion et contournements. Actes du colloque
                            tenu à l’Université de Reims Champagne-Ardenne, 13‑15 mars 2014,
                        Bordeaux, Ausonius éditions, 2017, p. 409‑443.

                    Crane, Gregory, « Bees without Honey, and Callimachean Taste »,
                            The American Journal of Philology, 108, 2, 1987,
                        p. 399‑403.

                    Crawford, Michael H., Roman Republican
                            Coinage, Londres, Cambridge University Press, 1974.

                    Crönert, Wilhelm, Kolotes und Menedemos.
                            Texte und Untersuchungen zur Philosophen- und Literaturgeschichte,
                        Amsterdam, Hakkert, [1906] 1965.

                    Crosby, Mark, « “A Fabricated Perjury” : The [Mis]Trial of
                        William Blake », Huntington Library Quarterly, 72,
                        2009, p. 29‑47.

                    Crowther, Nigel B., « ΟΙ ΝΕΩΤΕΡΟΙ, Poetae Novi, and Cantores
                        Euphorionis », The Classical Quarterly, n. s., 20‑2,
                        1970, p. 322‑327.

                    ‒ « Valerius Cato, Furius Bibaculus, and Ticidas », Classical Philology, 66, 2, 1971, p. 108‑109.

                    ‒ « Parthenius and Roman Poetry », Mnemosyne, 29, 1, 1976, p. 65‑71.

                    Csapo, Eric, Actors and Icons of the Ancient
                            Theater, Malden (MA), Wiley-Blackwell, 2010.

                    Cugusi, Paolo, « Pompeiana et Herculanensia. Analisi metrica ed
                        esegesi di alcuni graffiti », Quaderni urbinati di cultura
                            classica, n. s. 19, 48, 1985, p. 83‑95.

                    ‒ « Per un nuovo corpus dei Carmina Latina Epigraphica.
                        Materiali e discussioni. Con un’appendice sul lusus anfibologico sugli
                        idionimi », Accademia nazionale dei Lincei, 2007.

                    ‒ « Poesia ‘ufficiale’ e poesia ‘epigrafica’ nei graffiti dei
                        centri vesuviani. In appendice alcuni nuovi carmi epigrafici pompeiani », Studia Philologica Valentina, 11, n. s. 8, 2008,
                        p. 43‑102.

                    Cumont, Franz, « Les Enfers selon l’Axiochos », Comptes rendus des séances de
                            l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 64, 3, 1920,
                        p. 272‑285.

                    ‒ L’Égypte des astrologues, Bruxelles,
                        Fondation égyptologique « Reine Élisabeth », 1937.

                    ‒ Lux perpetua, Paris, P. Geuthner, 1949.

                    Curran, Mark, Atheism, Religion and
                            Enlightenment in Pre-Revolutionary Europe, Londres, Royal Historical
                        Society, 2011.

                    Currie, Bruno, Pindar and the Cult of
                        Heroes, Oxford, Oxford University Press, 2005.

                    Curtius, Ernst R., La Littérature européenne
                            et le Moyen Âge latin, trad. par J. Bréjoux, Paris, Pocket, [1919]
                        1991.

                    D’Amico, John F., « The Progress of Renaissance Latin Prose :
                        The Case of Apuleianism », Renaissance Quarterly, 37,
                        3, 1984, p. 351‑392.

                    D’Arms, John H., Romans on the Bay of
                            Naples : A Social and Cultural Study of the Villas and Their Owners from
                            150 B.C. to A.D. 400, Cambridge (Mass.), Harvard University Press,
                        1970.

                    Dandrey, Patrick, L’Éloge paradoxal de
                            Gorgias à Molière, Paris, PUF, 1997.

                    David, Jean-Michel, La République romaine de
                            la deuxième guerre punique à la bataille d’Actium (218‑31). Crise
                            d’une aristocratie, Paris, Seuil, 2000.

                    – « Promotion civique et droit à la parole. L. Licinius
                        Crassus, les accusateurs et les rhéteurs latins », Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité, 91, 1, 1979,
                        p. 135‑181.

                    ‒ « Eloquentia popularis et urbanitas. Les orateurs originaires des villes
                        italiennes à Rome à la fin de la République », Actes de
                            la recherche en sciences sociales, 60, 1985, p. 68‑71.

                    ‒ Le Patronat judiciaire au dernier siècle de
                            la République romaine, Rome, École française de Rome, 1992.

                    ‒ « Le
                        prix de la voix. Remarques sur la clause d’exclusion des praecones de la table d’Héraclée », dans Th. Hantos (éd.), Laurea internationalis : Festschrift für Jochen Bleicken
                            zum 75. Geburtstag, Stuttgart, F. Steiner, 2003, p. 81‑106.

                    Davies, Martin, « Cosma Raimondi’s defence of Epicurus », Rinascimento, 27, 1987, p. 123‑139.

                    DeLacy, Phillip, « Stoic Views of Poetry », The American Journal of Philology, 69, 3, 1948, p. 241‑271.

                    Deleuze, Gilles, Logique du sens, Paris,
                        Éditions de Minuit, 1969.

                    Delisle, Léopold, « Les Écoles d’Orléans, au douzième et au
                        treizième siècle », Annuaire-Bulletin de la Société de
                            l’histoire de France, 7, 1869, p. 139‑148.

                    Delvigo, Maria Luisa, « Servio e l’analogia », Dictynna [En
                        ligne], 7, 2010.

                    ‒ Servio e la poesia della scienza, Pise
                        – Rome, Fabrizio Serra, 2011.

                    Demaules, Mireille, « Le songeur, l’interprète et le songe dans
                        le Lancelot-Graal », dans N. Dauvois et J.-P. Grosperrin (éd.), Songes et songeurs (
                                XIII
                            e-
                                XVIII
                            esiècle),
                        Québec, Presses de l’Université Laval, 2003, p. 33‑47.

                    Deneire, Tom, « Apuleianismus Transalpinus : Fact or
                        Fiction ? », Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance,
                        73, 1, 2011, p. 7‑31.

                    De Quincey, Thomas, La Philosophie
                        d’Hérodote, trad. par F. Théron, Lagrasse, Verdier, [1842] 2009.

                    Desan, Philippe,« Apologie de Sebond ou justification de
                        Montaigne ? », dansP. Desan, (éd.), 2008, p. 175‑200.

                    Desan, Philippe (éd.), Dieu à nostre commerce
                            et société : Montaigne et la théologie, Genève, Droz, 2008.

                    Dessales, Hélène, « Des philosophes domestiques ? Production
                        statuaire et paysages culturels dans l’habitat de Pompéi », dans
                        P. Vesperini (éd.), 2017, p. 487‑514.

                    Detienne, Marcel, Les Maîtres de Vérité dans
                            la Grèce archaïque, Paris, Librairie générale française, [1967]
                        2006.

                    De Vooght, Paul, L’Hérésie de Jean
                        Huss, Louvain, Publications universitaires de Louvain, [1960] 1975.

                    Díaz Ariño, Borja, « C. Memmius, gobernador de la Hispania
                        Ulterior », Zeitschrift für Papyrologie und
                        Epigraphik, 157, 2006, p. 231‑236.

                    Diederich, Silke, Der Horazkommentar des
                            Porphyrio im Rahmen der kaiserzeitlichen Schul- und
                        Bildungstradition, Berlin, De Gruyter, 2013.

                    Dill, Uelli, Prolegomena zu einer Edition von
                            Erasmus von Rotterdam, Scholia in Epistolas Hieronymi, diss., Bâle,
                        2004.

                    Dobbs, Betty G. T., The Janus Faces of
                            Genius : The Role of Alchemy in Newton’s Thought, New York,
                        Cambridge University Press, 1991.

                    Dolbeau, François, « Un nouveau catalogue des manuscrits de
                        Lobbes aux 11e et 12e s. », Recherches augustiniennes, 13, 1978,
                        p. 3‑36 ; 14, 1979, p. 191‑248.

                    ‒ « Un demi-siècle de travaux philologiques sur Augustin :
                        Bilan et perspectives », Revue d’études augustiniennes et
                            patristiques, 50, 2004, p. 271‑293.

                    Donato,
                        Maria Pia « Scienza e teologia nelle congregazioni romane : la questione
                        atomista, 1626- 1727 », dans A. Romano (éd.), 2008, p. 595‑634.

                    ‒ « Les doutes de l’Inquisiteur. Philosophie naturelle, censure
                        et théologie à l’époque moderne », Annales ESC, 64,
                        2009, p. 15‑43.

                    ‒ « Idiomi di straniere a Roma : Cristina di Svezia-Minerva e
                        la sua accademia », dans F. Cantù (éd.), I linguaggi del
                            potere nell’età barocca, 2, Donne e sfera
                            pubblica, Rome, Viella, 2009, p. 229‑256.

                    ‒ « “Il patente disprezzo a cui non possiamo ormai fare più
                        fronte” : Benedetto XIV, le scienze e l’Inquisizione tra necessità
                        apologetica e desiderio di modernazione », dans M. T. Fattori (éd.), Storia medicina e diritto nei trattati di Prospero
                            Lambertini-Benedetto XIV, Rome, Storia e Letteratura 2013,
                        p. 125‑138.

                    Dorandi, Tiziano, « Lucrèce et les épicuriens de Campanie »,
                        dans K. A. Algra, M. H. Koenen et P. H. Schrijvers (éd.), 1997, p. 35‑48.

                    ‒ « Trasmissione dei testi nell’antichità : storia del libro »,
                        dans H.-G. Nesselrath (éd.), Introduzione alla filologia
                            greca, trad. it., Rome, Salerno Editrice, 2004, p. 23‑40.

                    ‒ « Modi e modelli di trasmissione dell’opera Sulla Natura di Epicuro », dans D. De Sanctis, E. Spinelli,
                        M. Tulli et F. Verde (éd.), Questioni epicuree, Sankt
                        Augustin, Academia Verlag, 2015, p. 15‑52.

                    ‒ Nell’officina dei classici. Come lavoravano
                            gli autori antichi, Rome, Carrocci, 2016.

                    Dreßler, Jan, Wortverdreher, Sonderlinge,
                            Gottlose. Kritik an Philosophie und Rhetorik im klassischen Athen,
                        Berlin, De Gruyter, 2014.

                    Drews, Wolfram, The Unknown Neighbour : The
                            Jew in the thought of Isidore of Seville, Leyde – Boston, Brill,
                        2006.

                    Drucke, Simone, Humanistische Laienbildung um
                            1500 : Das Übersetzungswerk des rheinischen Humanisten Johann
                        Gottfried, Göttingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 2001.

                    Drysdall, Denis L., Hieroglyphs, Speaking
                            Pictures, and the Law : The Context of Alciato’s Emblems, Glasgow,
                        Glasgow Emblem Studies, 2013.

                    Dubuisson, Michel, « Graecus, Graeculus,
                            Graecari. L’emploi péjoratif du nom des Grecs en latin », dans
                        S. Saïd (éd.), Ellēnismos. Quelques jalons pour une
                            histoire de l’identité grecque, Leyde, Brill, 1991, p. 315‑335.

                    Dudley, Donald R., A History of Cynicism from
                            Diogenes to the 6th century A.D.,
                        Londres, Methuen, 1937.

                    Dufau, Benoît, « Flaubert et Lucrèce dans la Correspondance :
                        de la gentillesse à la mauvaise humeur », Flaubert [En
                        ligne].

                    Dumézil, Bruno, « Une source méconnue sur la politique de
                        conversions forcées du roi Sisebut : le canon 10 du concile de Séville »,
                        dans F. Sabate et C. Denjean (éd.), Juifs et chrétiens.
                            Sources pour la recherche d’une relation permanente. Tables rondes à
                            Carcassonne, 23‑25 octobre 2003, Lérida, Milenio, 2006, p. 21‑35.

                    Dupont,
                        Florence, Le Plaisir et la loi, Paris, La Découverte,
                        1977.

                    – « Recitatio and the Reorganization of the Space of Public
                        Discourse », dans T. N. Habinek et A. Schiesaro (éd.), The
                            Roman Cultural Revolution, Cambridge, Cambridge University Press,
                        1997, p. 44‑59.

                    ‒ « Les mots grecs du banquet romain », Mètis, n. s. 3, 2005, p. 35‑56.

                    ‒ Aristote ou le vampire du monde
                        occidental, Paris, Flammarion, 2007.

                    ‒ « The corrupted boy and the crowned poet or, the material
                        reality and the symbolic status of the literary book at Rome », dans W.
                        A. Johnson et H. N. Parker (éd.), 2009, p. 143‑163.

                    ‒ Rome, la ville sans origine. L’Énéide, un grand récit du métissage ?, Paris, Le Promeneur,
                        2011.

                    ‒ Eschyle, Lausanne, 2015.

                    ‒ « Comédies et conférences. Le spectacle de la philosophia », dans P. Vesperini (éd.), 2017,
                        p. 153‑182.

                    ‒ Une histoire littéraire de Rome (à
                        paraître).

                    ‒ et Éloi, Thierry, L’Érotisme masculin dans
                            la Rome antique, Paris, Belin, 2001.

                    ‒ et Valette-Cagnac, Emmanuelle (éd.), Façons
                            de parler grec à Rome, Paris, Belin, 2005.

                    ‒ et Letessier, Pierre, Le Théâtre
                        romain, Paris, Armand Colin, 2011.

                    Durand, Jean-Louis et Scheid, John, « “Rites” et “religion”.
                        Remarques sur certains préjugés des historiens de la religion des Grecs et
                        des Romains », Archives de sciences sociales des
                        religions, 85, 1994, p. 23‑43.

                    Durbec, Yannick, Callimaque, Fragments
                            poétiques. Origines, Iambes, Hécalè, fragments de poèmes épiques et
                            élégiaques, fragments de place incertaine, Paris, Les Belles
                        Lettres, 2006.

                    – « Individual Figures in Callimachus », dans B. Acosta-Hughes,
                        L. Lehnus et S. Stephens (éd.), Brill’s Companion to
                            Callimachus, Leyde, Brill, 2011, p. 468‑486.

                    Dusenbury, D. L., « Ait enim Lucretius.
                        An Affirmation of the Epicurean Concept of Time in Isidore of Seville’s
                        Etymologiae », Antiquité tardive, 2017 (sous presse).

                    Eco, Umberto, Arte e bellezza nell’estetica
                            medievale, Milan, Bompiani, 1987.

                    Effe, Bernd, Dichtung und Lehre.
                            Untersuchungen zur Typologie des antiken Lehrgedichts, Munich, Beck,
                        1977.

                    Egea Carrasco, Adolfo, « La poesía gastronómica latina »,
                        thèse de doctorat, université de Barcelone, 2014.

                    Eigler, Ulrich, « Strukturen und Voraussetzungen zum Erhalt von
                        philosophischen Wissen », dans Th. Fuhrer et M. Erler (avec la collaboration
                        de K. Schlapbach), Zur Rezeption der hellenistischen
                            Philosophie in der Spätantike. Akten der 1. Tagung der
                            Karl-und-Gertrud-Abel-Stiftung vom 22.-25. September 1997 in Trier,
                        Stuttgart, F. Steiner, 1999, p. 279‑293.

                    Eisler,
                        Robert, Weltenmantel und Himmelszelt, Munich, Beck,
                        1910.

                    Elsner, Jaś et Huskinson, Janet (éd.), Life,
                            Death and Representation : Some New Work on Roman Sarcophagi,
                        Berlin, De Gruyter, 2011.

                    Erler, Michael, Epikur – Die Schule Epikurs –
                            Lukrez, dans Die Philosophie der Antike, 4.1.,
                        Bâle, Schwabe, 1994.

                    Ernesti, August W., C. Suetonii Tranquilli
                            Opera, II, Leipzig, Frid. Aug.Wolfius, 1802.

                    Ernout, Alfred et Meillet, Antoine, Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots,
                        Paris, Klincksieck, [1932] 1951.

                    Eymard, Julien, « Le P. Yves de Paris et le courant libertin »,
                            Revue d’histoire de l’Église de France, 25, 108,
                        1939, p. 297‑315.

                    Faber, Riemer, « The Ekphrasis in Naevius’ “Bellum Punicum” and
                        Hellenistic Literary Aesthetica », Hermes, 140, 4,
                        2012, p. 417‑426

                    Fabricius, Cajus, Galens Exzerpte aus älteren Pharmakologen, Berlin
                        – New York, De Gruyter, 1972.

                    Fagnart, Laure, « Léonard de Vinci et l’art du début du 
                            XVI
                        e siècle en France. Le recours au modèle
                        légitime-t-il la nouvelle production artistique ? », dans J. R. Gaborit
                        (éd.), Tradition et innovation en histoire de l’art,
                        Paris, Éditions du Comité des travaux historiques et scientifiques, 2009,
                        p. 131‑151.

                    Falguières, Patricia, « Rome, dépouilles et parures. Les
                        ornements de la ville », dans P. Napoli (éd.), Aux
                            origines des cultures juridiques européennes. Yan Thomas entre droit et
                            sciences sociales, Rome, École française de Rome, 2013, p. 47‑69.

                    Fantuzzi, Marco et Hunter, Richard L., Tradition and Innovation in Hellenistic Poetry, Cambridge,
                        Cambridge University Press, 2004.

                    Febvre, Lucien, Autour de l’Heptaméron. Amour
                            sacré, amour profane, Paris, Gallimard, 1944.

                    – Le Problème de l’incroyance au 
                                XVI
                            e siècle. La religion de
                        Rabelais, Paris, Albin Michel, 2003 [1942].

                    ‒ Au cœur religieux du 
                                XVI
                            e siècle, Paris, Le Livre de
                        Poche, [1957] 1983.

                    – Michelet et la Renaissance, Paris,
                        Flammarion, 1992.

                    Feeney, Denis, « The Beginnings of a Literature in Latin », Journal of Roman Studies, 95, 2005, p. 226‑240.

                    Ferraro, Vittorio, « Il numero delle fonti, dei volumi e dei
                        fatti della Naturalis historia di Plinio », Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, 3e série, 5, 2, 1975, p. 519‑533.

                    Ferrary, Jean-Louis, Philhellénisme et
                            impérialisme. Aspects idéologiques de la conquête romaine du monde
                            hellénistique, de la seconde guerre de Macédoine à la guerre contre
                            Mithridate, Rome, École française de Rome, 1988. 

                    Ferrero, Leonardo, Poetica nuova in
                        Lucrezio, Florence, La Nuova Italia, 1949.

                    Festugière, André-Jean, La Révélation d’Hermès
                            Trismégiste, Paris, Les Belles Lettres, [1944‑1954] 2014.

                    ‒ Épicure et ses dieux, Paris, PUF,
                        [1946] 1985.

                    Figorilli, Maria Cristina, Meglio ignorante
                            che dotto. L’elogio paradossale in prosa nel Cinquecento, Naples,
                        Liguori, 2008.

                    Finkelberg, Margalit, The Birth of Literary
                            Fiction in Ancient Greece, Oxford, Clarendon Press, 1998.

                    Firmin-Didot, Ambroise, Alde Manuce et
                            l’hellénisme à Venise, Paris, A. Firmin-Didot, 1875.

                    Fischer, Hans, De capitulis Lucretianis
                        (Diss.), Giessen, 1924.

                    Fiske, George C., Lucilius and Horace : A
                            Study in the Classical Theory of Imitation, Westport, Greenwood
                        Press, [1920] 1971.

                    Flasch, Kurt, Initiation à Nicolas de
                        Cues, trad. par M. Corrieras et J. Schmutz, Paris, Cerf, [1998] 2008.

                    Fleischmann, Wolfgang B., « The Debt of the Enlightenment to
                        Lucretius », Studies on Voltaire and the Eighteenth
                            Century, 15, 1963, p. 631‑643.

                    Floro di Zenzo, Salvatore, Un’umanista
                            epicureo del sec. XV e il ritrovamento del suo epistolario, Naples,
                        Edizione del Delfino, 1978.

                    Folliet, Georges, « La “spoliatio aegyptiorum” (Exode
                        3 :21‑23 ; 11 :2‑3 ; 12 :35‑36) : Les interprétations de cette image chez
                        les Pères et autres écrivains ecclésiastiques », Traditio, 57, 2002, p. 1‑48.

                    Fontaine, Jacques (éd.), Isidore de Séville. Traité de la nature, Bordeaux, Féret et
                        fils, 1960.

                    Ford, Andrew, The Origins of Criticism :
                            Literary Culture and Poetic Theory in Classical Greece, Princeton,
                        Princeton University Press, 2002.

                    ‒ Aristotle as Poet : The Song for Hermias
                            and Its Contexts, New York, Oxford University Press, 2011.

                    ‒ « Catharsis, Music, and the Mysteries in Aristotle », Skenè, 2, 1, 2016, p. 23‑41.

                    Foucart, Paul, Les Mystères d’Éleusis,
                        Paris, A. Picard, 1914.

                    Foucault, Michel, Les Mots et les Choses,
                        Paris, Gallimard, 1966.

                    – Le Courage de la vérité. Le Gouvernement de
                            soi et des autres II. Cours au Collège de France. 1984, Paris,
                        Gallimard – Seuil, 2009.

                    Fowden, Garth, The Egyptian Hermes : A
                            Historical Approach to the Late Pagan Mind, Princeton, Princeton
                        University Press, [1986] 1993.

                    Frank, Tenney, « The Mutual Borrowings of Catullus and
                        Lucretius and What They Imply », Classical Philology,
                        28, 1933, p. 249‑256.

                    Frazier, Alison K., Possible Lives : Authors
                            and Saints in Renaissance Italy, New York, Columbia University
                        Press, 2004.

                    Friedmann, Georges, Leibniz et Spinoza,
                        Paris, Gallimard, [1946] 1975.

                    Fubini, Ricardo, Humanism and
                            Secularization : From Petrarch to Valla, Durham, Duke University
                        Press, 2003.

                    Fudge,
                        Thomas A., Jan Hus : Religious Reform and Social
                            Revolution in Bohemia, Londres – New York, I. B. Tauris, 2010.

                    Fuertes Herreros, José Luis et Poncela Gonzáles, Ángel (éd.),
                            La natureza en la Edad Media, 2 vols., Famalicão,
                        Edições Húmus, 2015.

                    Fusil, Casimir-Alexandre, L’Anti-Lucrèce du
                            Cardinal de Polignac. Contribution à l’étude de la pensée
                            philosophique et scientifique dans le premier tiers du 
                                XVIII
                            e siècle, Paris, Éditions
                        « Scientifica », 1917.

                    ‒ « Lucrèce et les philosophes du 
                            XVIII
                        e siècle », Revue
                            d’histoire littéraire de la France, 35, 1928, p. 194‑210.

                    ‒ « Lucrèce et les littérateurs et artistes du 
                            XVIII
                        e siècle », Revue
                            d’histoire littéraire de la France, 37, 1930, p. 161‑176.

                    Gabotto, Ferdinando, Appunti sulla fortuna di
                            alcuni autori romani nel medio evo, Biblioteca delle scuole
                        italiane, 13, Vérone, 1891.

                    Gaisser, Julia H., Catullus and His
                            Renaissance Readers, Oxford, Clarendon Press, 1993.

                    Gale, Monica, Virgil on the Nature of
                            Things : The Georgics, Lucretius and the Didactic Tradition,
                        Cambridge, Cambridge University Press, 2000.

                    Galzerano, Manuel, « Lucrezio, De rerum
                            natura 2,1173‑1174 : in difesa di “ire ad capulum” », Paideia, 70, 2015, p. 243‑253.

                    Gambino Longo, Susanna, Savoir de la nature
                            et poésie des choses. Lucrèce et Épicure à la Renaissance
                        italienne, Paris, Champion, 2004.

                    ‒ « Compte rendu de M. Paladini, Lucrezio e
                            l’epicureismo tra Riforma e Controriforma », Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance, 73, 3, 2011, p. 695‑698.

                    ‒ « Le mythe de la folie de Lucrèce : des biographies
                        humanistes aux théories de l’inspiration », dans Acta
                            Conventus Neo-Latini Upsaliensis, congrès international d’études
                            néolatines, Uppsala 2‑6 août 2009, Proceedings of the fourtheenth
                            International Congress of Neo-Latin Studies, Medieval and Renaissance
                            Texts and studies, 1, Leyde – Boston, Brill, 2012, p. 395‑404.

                    ‒ « La question de la mortalité de l’âme dans les commentaires
                        humanistes de Lucrèce de G. B. Pio et D. Lambin », dans L. Boulègue (éd.),
                            Commenter et philosopher à la Renaissance. Tradition
                            universitaire, tradition humaniste, Villeneuve d’Ascq, Presses
                        universitaires du Septentrion, 2014, p. 29‑46.

                    Gandini, Mario, Raffaele Pettazzoni intorno
                            al 1935. Materiali per una biografia, Strada
                        maestra. Quaderni della Biblioteca comunale “G. C. Croce” di San Giovanni in
                        Persiceto, 52, 1, 2002, p. 100‑268.

                    Garani, Myrto, Empedocles Redivivus : Poetry
                            and Analogy in Lucretius, Londres – New York, Routledge, 2007.

                    Garcea, Alessandro, Lhommé, Marie-Karine et Vallat, Daniel
                        (éd.), Fragments d’érudition. Servius et le savoir
                        antique, Hildesheim, Georg Olms, 2016.

                    Garin, Eugenio, Medioevo e Rinascimento.
                            Studi e ricerche, Bari, Laterza, 1954.

                    ‒ La cultura filosofica del Rinascimento italiano,
                        Florence, Bompiani, 1979.

                    ‒ L’umanesimo italiano. Filosofia e vita
                            civile nel Rinascimento, Bari, Laterza, [1952] 1993.

                    ‒ History of Italian Philosophy, t. 1,
                        trad. anglaise, Leyde, Brill, 2008.

                    Gatzemeier, Susanne, « Eine unvollständige Glosse in Paulus
                        Diaconus’ Exzerpten aus Festus’ Epitome des Verrius Flaccus », Hermes, 139, 1, 2011, p. 106‑109.

                    Gauer, Werner, « Säulenmonumente in Rom und in Europa », dans
                        H. Bungert (éd.), Das antike Rom in Europa,
                        Regensburg, Mittelbayer, 1985, p. 53‑86.

                    Gauvard, Claude, Libera, Alain de et Zink, Michel (éd.), Dictionnaire du Moyen Âge, Paris, PUF, 2002.

                    Gay, Peter, The Enlightenment : An
                            Interpretation, vol. I, The Rise of Modern
                            Paganism, New York, Kopf, 1967.

                    Gee, Emma, Aratus and the Astronomical
                            Tradition, Oxford, Oxford University Press, 2013.

                    Gellar-Goad, Ted H. M., Lucretius’ De
                        rerum natura and Satire (Diss.), University of North
                        Carolina, 2012.

                    Gerhard, Gustav Adolph, Phoinix von
                        Colophon, Leipzig, Teubner, 1909.

                    Giard, Luce, « Lorenzo Valla. La langue comme lieu du vrai »,
                            Histoire Épistémologie Langage, 4, 2, 1982,
                        p. 5‑19.

                    Giesebrecht, Wilhelm von, De litterarum
                            studiis apud Italos primis medii aevi saeculis, Berlin, 1845.

                    Gigante, Marcello, « I frammenti di Sirone », Paideia, 45, 1990, p. 175‑198.

                    ‒ « Ambrogio Traversari interprete di Diogene Laerzio », dans
                        G. C. Garfagnini (éd.), Ambrogio Traversari nel 
                                VI
                             centenario della nascita, Florence, Leo S. Olschki, 1988,
                        p. 367‑459.

                    Gilbert, F., « Cristianesimo, Umanesimo e la bolla ‘Apostolici
                        regiminis’ del 1513 », Rivista storica italiana, 79,
                        1967, p. 976‑990.

                    Gill, Mary L. et Pellegrin, Pierre (éd.), A
                            Companion to Ancient Philosophy, Oxford, Blackwell, 2006.

                    Gillespie, Stuart et Hardie, Philip (éd.), The Cambridge Companion to Lucretius, Cambridge, Cambridge
                        University Press, 2007.

                    Gilli, Patrick, « Le conflit entre le juriste et I’orateur
                        d’après une lettre de Cosma Raimondi, humaniste italien en Avignon (c.
                        1431‑1432) », Rhetorica, 16, 3, 1998, p. 259‑286.

                    Ginzburg, Carlo, Il formaggio e i vermi. Il
                            cosmo di un mugnaio del ’500, Turin, Einaudi, 1976.

                    ‒ « The Dovecote Has Opened Its Eyes : Popular Conspiracy in
                        Seventeenth-century Italy », dans G. Henningsen et J. Tedeschi (éd.), The Inquisition in Early Modern Europe : Studies on
                            Sources and Methods, Dekalb, Northern Illinois University Press,
                        1986, p. 190‑198.

                    Ginzburg, Leone, Giacomo Leopardi. Canti, Bari,
                        Gius. Laterza & Figli Tipografi-Editori-Librai, 1938.

                    Giontella, Valeria, « O arquitecto Giovanni Antinori. Vida e
                        obras de um arquitecto que trabalhou em Lisboa e em Roma no século 
                            XVIII
                        . (Relações culturais e artísticas entre Lisboa e Roma no século
                            
                            XVIII
                        ) », thèse de doctorat [en italien], Universidade técnica de Lisboa,
                        2012.

                    Godman, Peter, Silent Masters : Latin
                            Literature and its Censors in the High Middle Ages, Princeton,
                        Princeton University Press, 2000.

                    ‒ Paradoxes of Conscience in the High Middle
                            Ages : Abelard, Heloise and the Archpoet, Cambridge, Cambridge
                        University Press, 2009.

                    Goldberg, Harvey, The Life of Jean
                        Jaurès, Madison, University of Wisconsin Press, 1962.

                    Goldberg, Sander M., Epic in Republican
                        Rome, Oxford, Oxford University Press, 1995.

                    Goldlust, Benjamin, « Le projet d’Aulu-Gelle et sa lecture par
                        Macrobe : de la disparilitas affectée à la recherche
                        d’un ordre caché ? », dans A. Zucker (éd.), 2013, p. 369‑379.

                    Goodfellow, Marianne S., « Early Reception of Vergil’s
                        Georgics : Protinus Italiam Concepit », 61, 2015,
                        p. 43‑76.

                    Gordan, Phyllis W. G., Two Renaissance Book
                            Hunters : The Letters of Poggius Bracciolini to Nicolaus de
                        Niccolis, New York, Columbia University Press, 1974.

                    Gordon, Cosmo Alexander, A Bibliography of
                            Lucretius, Londres, Hart-Davis, 1962.

                    Goulet, Richard, « Mais qui était donc le gendre de la sœur de
                        Priscus ? Enquête sur les philosophes d’Athènes au ive siècle après
                        J.-Chr. », Studia graeco-arabica, 2, 2012, p. 33‑78.

                    – « La conservation et la transmission des textes
                        philosophiques grecs », dans C. D’Ancona (éd.), The
                            Libraries of the Neoplatonists, Leyde – Boston, Brill, 2007.

                    Gow, Andrew S. F., Theocritus, 2 vols,
                        Cambridge, Cambridge University Press, [1950] 2008.

                    ‒ et Lloyd-Jones, Hugh et Schofield, Alwyn F., Nicander : The Poems and Poetical Fragments, Oxford,
                        Clarendon Press, 1954.

                    Gowers, Emily, The Loaded Table :
                            Representations of Food in Roman Literature, Oxford, Clarendon
                        Press, 1993.

                    Goyet, Francis, Les Audaces de la prudence.
                            Littérature et politique aux 
                                XVI
                            e et 
                                XVII
                            e siècles, Paris, Classiques
                        Garnier, 2009.

                    Graverini, Luca, « Ovidian Graffiti : Love, Genre and Gender on
                        a Wall in Pompeii. A New Study of CIL IV 5296 - CLE 950 », Incontri di filologia classica, 12, 2012‑2013, p. 1‑28.

                    Gregory, Tullio, « Translatio
                        Studiorum », dans M. Sgarbi (éd.), 2012, p. 1‑21.

                    Grellard, Christophe et Robert, Aurélien (éd.), Atomism
                            in Late Medieval Philosophy and Theology, Leyde – Boston, Brill,
                        2009.

                    Gries, Konrad, « The Roman Poets and the Government », The Classical Weekly, 44, 14, 1951, p. 209‑214.

                    Grimal, Pierre, Le Siècle des Scipions. Rome
                            et l’hellénisme au temps des guerres puniques, Paris, Aubier, [1954]
                        1975.

                    ‒ Les Jardins romains, Paris, Fayard,
                        [1943] 1984.

                    Grondeux, Anne, « Sainteté et grammaire. Figures d’une
                        mésentente : Gosvin d’Anchin, Bernard d’Anchin et les Notae Dunelmenses », dans M. Goullet (éd.), Parva pro magnis
                        munera. Études de littérature latine tardo-antique et
                            médiévale offertes à François Dolbeau par ses élèves, Turnhout,
                        Brepols, 2009, p. 883‑918.

                    ‒ « Portraits de maîtres convertis. Gautier de Pontoise, Robert
                        d’Arbrissel, Odon de Tournai et Gosvin d’Anchin », dans C. Angotti,
                        M. Brinzei et M. Teeuwen (éd.), Portraits de maîtres
                            offerts à Olga Weijers, Turnhout, Brepols, 2013, p. 485‑496.

                    Gronovius, Johann F., Observationum libri
                        IV, Leipzig, [1662], J. F. Jahn, 1785.

                    Guérin, Charles, « Non per omnia poetae sunt
                            sequendi. La figure du poète comme modèle et contre-modèle de
                        l’exercice oratoire dans la rhétorique classique », dans H. Vial (éd.), Poètes et orateurs dans l’Antiquité. Mises en scène
                            réciproques, Clermont-Ferrand, Presses universitaires Blaise
                        Pascal, 2013, p. 103‑119.

                    Guerreau-Jalabert, Anita, « La “Renaissance carolingienne”.
                        Modèles culturels, usages linguistiques et structures sociales », Bibliothèque de l’École des Chartes, 139, 1, 1981,
                        p. 5‑35.

                    ‒ « Occident médiéval et pensée analogique. Le sens de spiritus et caro », dans
                        J.-P. Genet (éd.), La Légitimité implicite, Paris
                        – Rome, Publications de la Sorbonne, 2015, p. 457‑476.

                    Guillemain, Bernard, Machiavel.
                            L’anthropologie politique, Genève, Droz, 1977.

                    Gurd, Sean A., Work in Progress : Literary
                            Revision as Social Performance in Ancient Rome, Oxford, Oxford
                        University Press, 2012.

                    Gura, David T., « Living with Ovid : The Founding of Arnulf of
                        Orleans’ Thebes », dans E. Kwakkel, 2015, p. 131‑166 et 212‑213.

                    Gutzwiller, Kathryn, « Images poétiques et réminiscences
                        artistiques dans les épigrammes de Méléagre », dans É. Prioux et
                        A. Rouveret (éd.), Métamorphoses du regard ancien,
                        Nanterre, Presses universitaires de Paris-Ouest, 2010, p. 67‑112.

                    Haake, Matthias, « “Doing philosophy” – soziales Kapital versus
                        politischer Mißkredit ? Zur Funktionalität und Dysfunktionalität von
                        Philosophie im sozialen und politischen Raum des klassischen Athen », dans
                        C. Mann, M. Haake et R. von den Hoff (éd.), Rollenbilder
                            in der athenischen Demokratie. Medien, Gruppen, Räume im politischen und
                            sozialen System. Beiträge zu einem interdisziplinären Kolloquium in
                            Freiburg i. Br., 24.-25. November 2006, Wiesbaden, Reichert, 2009,
                        p. 113‑145.

                    Hadjicosti, Ionna L., « Death by a Turtle : The Route of a Motif from
                        Telegonia to the Vita of Aeschylus », Eranos, 103, 2,
                        2005 p. 78‑82.

                    Hadot, Pierre, « Remarques sur les notions de phusis et de nature », dans R. Brague et J.-F. Courtine (éd.), Herméneutique et ontologie. Mélanges en hommage à Pierre
                            Aubenque, Paris, PUF, 1990, p. 1‑15.

                    Hagendahl, Harald, Latin Fathers and the
                            Classics : A study on the Apologists, Jerome and Other Christian
                        Writers, Goteborg, 1958.

                    Hall, John B., Ritchie et A. L. et Edwards, Michael (éd.), P. Papinius Statius : Thebaid and Achilleid, 3 vols.,
                        Newcastle, Cambridge Scholars Publishing, 2007‑2008.

                    Hankins, James, « Ficino’s Critique of Lucretius », dans
                        J. Hankins et F. Meroi (éd.), The Rebirth of Platonic
                            Theology : Proceedings of a conference held at The Harvard University
                            Center for Italian Renaissance Studies (Villa I Tatti) and the Istituto
                            Nazionale di Studi sul Rinascimento (Florence, 26‑27 April 2007),
                        Florence, Leo S. Olschki, 2008, p. 137‑154.

                    Harder, Anette, Regtuit, Remco F. et Wakker, G. C. (éd.), Callimachus, Groningen, Egbert Forsten, 1993.

                    ‒ « From Text to Text : The impact of the Alexandrian library
                        on the work of Hellenistic poets », dans J. König, A. Oikonomopoulou et
                        G.Woolf (éd.), Cambridge, 2013, p. 96‑108.

                    Hardie, Alex, Statius and the Silvae : Poets,
                            Patrons and Epideixis in the Graeco-Roman World, Liverpool,
                        F. Cairns, 1983.

                    ‒ « Philitas and the Plane Tree », Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 119, 1997, p. 21‑36.

                    Hardie, Colin Graham, « Virgil », Oxford
                            Classical Dictionary, 1970, p. 1123‑1128.

                    Hardie, Philip, « Lucretius and Later Latin Literature in
                        Antiquity », dans S. Gillespie et P. Hardie (éd.), 2007, p. 111‑127.

                    Harris, Stephen J. et Grigsby, Bryon L. (éd.), Misconceptions about the Middle Ages, New York,
                        Routledge, 2008.

                    Haskell, Yasmin, « The ClassifiCation of neo-latin Didactic
                        Poetry from the Fifteenth to Nineteenth Centuries », dans P. Ford,
                        J. Bloemendal et C. Fantazzi (éd.), Brill’s Encyclopaedia
                            of the Neo-Latin World, Leyde, Brill, 2014.

                    Haskins, Charmes H., « A List of Text-Books from the Close of
                        the Twelfth Century », Harvard Studies in Classical
                            Philology, 20, 1909, p.75‑94.

                    Häussler, Reinhard, Nachträge zu A. Ottos
                            Sprichwörter und sprichwörtlichen Redensarten der Römer,
                        Hildesheim, Olms, 1968.

                    Heckscher, William S., « Relics of Pagan Antiquity in Mediaeval
                        Settings », Journal of the Warburg Institute, 1, 3,
                        1938, p. 204‑220.

                    Heit, Helmut, Ursprungsmythos der Vernunft –
                            Zur philosophiehistorischen Genealogie des griechischen Wunders,
                        Würzburg, Königshausen & Neumann, 2007.

                    Hellegouarc’h, Joseph, « Style didactique et expression poétique dans le
                            De rerum natura de Lucrèce », Bollettino di Studi latini, 19, 1989, p. 3‑16.

                    ‒ « Style et métrique dans l’œuvre de Lucrèce. Quelques
                        observations », Vita Latina, 130‑131, 1993, p. 7‑17.

                    Hendrickson, G. L., « Satura Tota Nostra
                        Est », Classical Philology, 22, 1, 1927, p. 46‑60.

                    Hermanson, Anne, The Horror Plays of the
                            English Restoration, Farnham, Ashgate, 2014.

                    Herren, Michael W., « Manegold of Lautenbach’s Scholia on the
                            Metamorphoses : Are There More ? », Notes and Queries, 51, 3, 2004, p. 218‑223.

                    ‒ « The Graeca in the Tituli of Lucretius : What they tell us
                        about the archetype », Wiener Studien, 125, 2012,
                        p. 107‑124.

                    Heyworth, Stephen J., « Some Allusions to Callimachus in Latin
                        Poetry », Materiali e discussioni per l’analisi dei testi
                            classici, 33, 1994, p. 51‑79.

                    ‒ « Dividing Poems », dans O. Pecere et M. D. Reeve, 1995,
                        p. 117‑148.

                    ‒ (éd.), Classical Constructions : Papers in
                            Memory of Don Fowler, Classicist and Epicurean, Oxford, Oxford
                        University Press, 2007.

                    Highet, Gilbert, The Classical Tradition :
                            Greek and Roman Influences on Western Literature, Oxford, Oxford
                        University Press, [1949] 2015.

                    Hinard, François, Les Proscriptions de la
                            Rome républicaine, Rome, École française de Rome, 1985.

                    Hine, William L., « Inertia and Scientific Law in
                        Sixteenth-Century Commentaries on Lucretius », Renaissance
                            Quarterly, 48, 4, 1995, p. 728‑741.

                    Hirsch, Lorenz, « Die Sagen um Ritter Christoph Haym zu
                        Reichenstein, eine kritische Betrachtung », Oberösterreichische Heimatblätter, 6, 3, 1952, p. 356‑361.

                    Hody, Humphrey, De graecis illustribus
                            linguae graecae literarumque humaniorum instauratoribus, Londres,
                        1742.

                    Holford-Strevens, Leofranc, « Horror vacui in Lucretian
                        biography », Leeds International Classical Studies, 1,
                        1, 2002, p. 1‑23.

                    Holmes, Brooke, « “Daedala Lingua” : Crafted Speech in De rerum natura », The American
                            Journal of Philology, 126, 4, 2005, p. 527‑585.

                    Holmes, George, The Florentine Enlightenment,
                            1400‑1450, Londres, Weidenfeld & Nicolson, 1969.

                    Holtz, Louis, « Classiques (Connaissance des) », dans
                        C. Gauvard, A. de Libera et M. Zink (éd.), 2002, p. 296‑298.

                    Horsfall, Nicholas, « The Collegium Poetarum », BICS, 23, 1976, p. 79‑95.

                    ‒ The Culture of the Roman Plebs,
                        Londres, Duckworth, [1996] 2003.

                    Horsfall, Nicholas, Virgil, Aeneid 6 : A Commentary, Berlin – Boston, De Gruyter, 2013.

                    Horstmanshoff, Manfred, King, Helen et Zittel, Claus (éd.), Blood, Sweat and Tears : The Changing Concepts of
                            Physiology from Antiquity into Early Modern Europe, Leyde – Boston,
                        Brill, 2012, p. 83‑102.

                    Housman,
                        Alfred E., The Classical Papers of A. E. Housman, éd.
                        par J. Diggle et F. R. D. Goodyear, 3 vols., Cambridge, Cambridge University
                        Press, 1972.

                    Hugo, Victor, William Shakespeare (1864),
                        dans Œuvres complètes, Critique, Paris, Robert
                        Laffont, 1985, p. 245‑463.

                    Huizinga, Johan, Homo Ludens, trad. par
                        J. Bastin, Paris, Gallimard, [1938] 1951.

                    – L’Automne du Moyen Âge, trad. par
                        J. Bastin, Paris, Payot, [1919] 2015.

                    Hunter, Richard L., Eubulus : The
                        Fragments, Cambridge, Cambridge University Press, 1983.

                    ‒ The Shadow of Callimachus : Studies in the
                            Reception of Hellenistic Poetry at Rome, Cambridge, Cambridge
                        University Press, 2006.

                    ‒ Hesiodic Voices : Studies in the Ancient
                            Reception of Hesiod’s Works and Days, Cambridge, Cambridge
                        University Press, 2014.

                    Iodice, Maria G., Appendix vergiliana,
                        Milan, Mondadori, 2002.

                    Israel, Jonathan I., Les Lumières radicales.
                            La philosophie, Spinoza et la naissance de la modernité (1650‑1750),
                        trad. par P. Hugues, C. Nordmann et J. Rosanvalon, Paris, Éditions
                        Amsterdam, [2001] 2005.

                    Jacques, Jean-Marie, « Nicandre, poète et médecin », dans
                        C. Cusset (éd.), Musa docta. Recherches sur la poésie
                            scientifique dans l’Antiquité, Saint-Étienne, Publications de
                        l’Université de Saint-Étienne, 2006, p. 19‑48.

                    ‒ Nicandre de Colophon. Les Alexipharmaques.
                            Lieux parallèles du livre XIII des Iatrica d’Aétius, Paris, Les
                        Belles Lettres, 2007.

                    Jahnke, Richard, Lactantii Placidi qui
                            dicitur Commentarii in Statii Thebaida et Commentarius in
                        Achilleida, Leipzig, Teubner, 1898.

                    Jaurès, Jean, Histoire socialiste de la
                            révolution française, édition revue par A. Mathiez, Paris, Librairie
                        de l’Humanité, t. 1, 1922.

                    Jenkyns, Richard, Virgil’s Experience :
                            Nature and History, Times, Names and Places, Oxford, Clarendon
                        Press, 1998.

                    Jocelyn, H. D., « The Annotations of M. Valerius Probus », Classical Quarterly, 34, 2, 1984, p. 464‑472 et Classical Quarterly, 35, 1985, p. 149‑161.

                    Johnson, Monte R., « Nature, Spontaneity, and Voluntary
                        Action », dans D. Lehoux, A. D. Morrison et A. Sharrock (éd.), 2013,
                        p. 99‑130.

                    Johnson, William A. et Parker, Holt N. (éd.), Ancient Literacies : The Culture of Reading in Greece and Rome,
                        Oxford, Oxford University Press, 2009.

                    Johnston, Patricia A., « Piety in Vergil and Philodemus », dans
                        D. Armstrong et alii (éd.), 2004, p. 159‑173.

                    Jones, Howard, The Epicurean Tradition,
                        Londres, Routledge, 1989.

                    Jones Jr., J. W. (éd.), An « Aeneid »
                            Commentary of Mixed Type : The Glosses in MSS Harley 4946 and
                            Ambrosianus GIII inf. A critical edition, Toronto, Pontifical
                        Institute of Mediaeval Studies, 1996.

                    Jory, Edward J., « Associations of Actors in Rome », Hermes, 98, 2, 1970, p. 224‑253.

                    Jovy,
                        Ernest, François Tissard et Jérome Aléandre.
                            Contribution à l’histoire des origines des études grecques en France.
                                1er fascicule, Vitry-Le-François,
                        J. Denis, 1899.

                    Jungkuntz, Richard, « Christian Approval of Epicureanism », Church History, 31, 1962, p. 279‑293.

                    ‒ « Fathers, Heretics and Epicureans », The
                            Journal of Ecclesiastical History, 17, 1, 1966, p. 3‑10.

                    Kaerst, Julius, Geschichte des
                            hellenistischen Zeitalters, t. II.1, Leipzig, Teubner, 1909.

                    Kahn, Didier, « La condamnation des thèses d’Antoine de Villon
                        et Étienne de Clave contre Aristote, Paracelse et les “cabalistes”
                        (1624) », Revue d’histoire des sciences, 55, 2002,
                        p. 143‑198.

                    Kany-Turpin, José, « Lucrèce », dans M. Furno (éd.), La Collection Ad usum Delphini, vol. II,
                        Grenoble, ELLUG, 2005, p. 217‑225.

                    – Lucrèce. De la nature, Paris,
                        Flammarion [1993] 2008.

                    Kaster, Robert A., Suetonius : De Grammaticis
                            et Rhetoribus, Oxford, Clarendon Press, 1995.

                    ‒ Guardians of Language : The Grammarian and
                            Society in Late Antiquity, Berkeley, University of California Press,
                        1997.

                    Katz, Joshua T. et Volk, Katharina, « “Mere Bellies ?” A New
                        Look at Theogony 26–9 », Journal of Hellenic Studies,
                        120, 2000, p. 122‑131.

                    Kayachev, Boris, « The ideal biography of a Roman poet : From
                            lusus poetici to studia
                            philosophica », Latomus, 72, 2013, p. 412‑425.

                    – Allusion and Allegory : Studies in the
                            Ciris, Berlin, De Gruyten, 2016.

                    Keegan, Peter, Graffiti in Antiquity,
                        Londres – New York, Routledge, 2014.

                    Kenney, Edward J., « Doctus Lucretius », Mnemosyne, 23, 1970, p. 366‑392.

                    Keyser, Paul T., « Mochos the Phoenician Sage in Ampelius », The Classical Journal, 111, 4, 2016, p. 495‑501.

                    Kivilo, Maarit, Early Greek Poets’ Lives :
                            The Shaping of the Tradition, Leyde, Brill, 2010.

                    Kivistö, Sari, Medical Analogy in Latin
                            Satire, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2009.

                    Kleve, Knut, « Lucretius and Philodemus », dans K. A. Algra,
                        M. H. Koenen et P. H. Schrijvers (éd.), 1997, p. 49‑66.

                    Klibansky, Raymond, Panofsky, Erwin et Saxl, Fritz, Saturne et la mélancolie. Études historiques et
                            philosophiques : nature, religion, médecine et art, trad. par
                        F. Durand-Bogaert et L. évrard, Paris, Gallimard, [1964] 1989.

                    Klingner, Friedrich, « Philosophie und Dichtkunst am Ende des
                        Zweiten Buches des Lucrez », Hermes, 80, 1, 1952,
                        p. 3‑31.

                    Klotz, Alfred, « Die Statiusscholien », Archiv für lateinische Lexikographie und Grammatik, 15, 1908,
                        p. 485‑525.

                    Knox,
                        Peter E., « Cicero as a Hellenistic Poet », Classical
                            Quarterly, 61, 1, 2011, p. 192‑204.

                    Koch-Piettre, Renée, « Épicure, dieu et image de dieu. Une
                        autarcie extatique », Revue de l’histoire des
                        religions, 216, 1, 1999, p. 5‑30.

                    ‒ Comment peut-on être dieu ? La secte
                            d’Épicure, Paris, Belin, 2005.

                    ‒ Épicure. La voix de la nature, Paris,
                        Dervy, 2017.

                    König, Jason, Oikonomopoulou, Aikaterini et Woolf, Greg (éd.),
                            Ancient Libraries, Cambridge, Cambridge University
                        Press, 2013.

                    Kors, Alan C., Epicureans and Atheists in
                            France, 1650–1729, Cambridge, Cambridge University Press, 2016.

                    Koyré, Alexandre, Études galiléennes,
                        Paris, Hermann, 1966.

                    Kraus, Christina S., Marincola, John, Pelling, C. B. R. et
                        Woodman, Anthony J. (éd.), Ancient Historiography and its
                            Contexts : Studies in Honour of A. J. Woodman, Oxford, Oxford
                        University Press, 2011.

                    Krause, Karl C., Der Briefwechsel des
                            Mutianus Rufus, Kassel, Freyschmidt, 1885.

                    ‒ « Beiträge zum Texte, zur Chronologie und zur Erklärung der
                        Mutianischen Briefe », Jahrbücher der Königlichen Akademie
                            gemeinnütziger Wissenschaften zu Erfurt, 19, 1893, p. 1‑94.

                    Kraye, Jill, « The revival of Hellenistic philosophies », dans
                        J. Hankins (éd.), The Cambridge Companion to Renaissance
                            Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 2007, p. 97‑112.

                    Krevans, Nita, « Callimachus and the Pedestrian Muse », dans
                        M. A. Harder, R. F. Regtuit et G. C. Wakker (éd.), 2004, p. 173‑183.

                    Kristeller, Paul O., Renaissance Thought and
                            the Arts : Collected Essays, Princeton, Princeton University Press,
                        1990.

                    Kruschwitz, Peter, « Patterns of Text Layout in Pompeian Verse
                        Inscriptions », Studia Philologica Valentina, 11,
                        2008, p. 225‑264.

                    Kwakkel, Erik (éd.), Manuscripts of the Latin
                            Classics, 800‑1200, Leyde, Leiden University Press, 2015.

                    ‒ « Classics on Scraps : Classical Manuscripts Made from
                        Parchment Waste », dans E. Kwakkel (éd.), 2015, p. 107‑129 et 204‑211.

                    La Penna, Antonio, Scholia in P. Ovidi
                            Nasonis Ibin, Florence, La Nuova Italia, 1959.

                    Labarrière, Jean-Louis, « Articulation et hiérarchie des
                        savoirs dans la pensée d’Aristote », Diogène, 178,
                        1997, p. 24‑32.

                    Labrousse, Élisabeth, Pierre Bayle, t. I,
                            Du Pays de Foix à la cité d’Érasme, Dordrecht
                        – Boston – Lancaster, Martinus Nijhoff, [1963] 1985.

                    ‒ et McKenna, Antony, Correspondance de
                            Pierre Bayle, t. XI, Oxford, Voltaire Foundation, 2014.

                    Lachmann, Karl, In T. Lucreti Cari De
                        rerum natura libros commentarius, Berlin, Reimer,
                        1850.

                    Laks, André, Introduction à la philosophie
                            présocratique, Paris, PUF, 2006.

                    Lalouette, Jacqueline, « De quelques aspects de l’athéisme en France au
                            
                            XIX
                        e siècle », Cahiers
                            d’histoire. Revue d’histoire critique, 87, 2002, p. 81‑100.

                    Lanfranchi, Thibaud, « La République romaine était-elle
                        républicaine ? », Anabases, 25, 2017, p. 137‑160.

                    Lang, Jörn, Mit Wissen geschmückt ? Zur
                            bildlichen Rezeption griechischer Dichter und Denker in der römischen
                            Lebenswelt, Wiesbaden, Reichert, 2012.

                    Láng, Benedek, Unlocked Books : Manuscripts
                            of Learned Magic in the Medieval Libraries of Central Europe,
                        University Park, Pennsylvania State University Press, 2008.

                    Lardinois, André, « Wisdom in Context : The Use of Gnomic
                        Statements in Archaic Greek Poetry », Ph.D. diss., Princeton University,
                        1995.

                    Lasserre, Jean-Marie, « Sentiments et culture d’après les
                        épitaphes latines d’Afrique », Bulletin de l’Association
                            Guillaume Budé, 2, 1965, p. 209‑227.

                    Laslett, Peter, « The face to face society », dans P. Lastett
                        (éd.), Philosophy, Politics and Society : A
                        Collection, Oxford, Blackwell, 1956, p. 157‑184.

                    Leclercq, Jean, L’Amour des lettres et le
                            désir de Dieu. Initiation aux auteurs monastiques du Moyen Âge,
                        Paris, Cerf, [1957] 2008.

                    Lefèvre, Wolfgang (éd.), Between Leibniz,
                            Newton, and Kant, Dordrecht, Kluwer Academic, 2001.

                    Lefkowitz, Mary R., The Lives of the Greek
                            Poets, Londres, Bristol Classical, [1981] 2012.

                    Le Goff, Jacques, « Comptes rendus de A. Vidier, L’historiographie à Saint-Benoît-sur-Loire et les
                            miracles de saint Benoît ; R. W. Southern, Saint
                            Anselm and his Biographer ; R. Sprandel, Ivo von
                            Chartres und seine Stellung in der Kirchengeschichte », Annales. ESC, 21, 2, 1966, p. 396‑399.

                    ‒ Les Intellectuels au Moyen Âge, Paris,
                        Points [1957] 2014.

                    ‒ avec Truong, Nicolas, Une histoire du corps
                            au Moyen Age, Paris, Liana Levi, [2003] 2017.

                    Lehmann, Paul, Pseudo-Antike Literatur des
                            Mittelalters, Leipzig, Teubner, 1927.

                    Lehoux, Daryn, Morrison, A. D. et Sharrock, Alison (éd.), Lucretius : Poetry, Philosophy, Science, Oxford,
                        Oxford University Press, 2013.

                    Lenoble, Robert, Mersenne ou la naissance du
                            mécanisme, Paris, J. Vrin, 1943.

                    Leroi, Armand M., The Lagoon : How Aristotle
                            Invented Science, Londres, Bloomsbury, 2014.

                    Lestringant, Frank, « Lucrèce, la Renaissance et ses naufrages.
                        À propos du “Suave mari magno…” », La Renaissance de
                            Lucrèce, Cahiers V. L. Saulnier, 27, 2010, p. 7‑15.

                    ‒ « Les origines de la société humaine. Lucrèce et
                        l’anthropologie de la Renaissance », La Renaissance de
                            Lucrèce, Cahiers V.L. Saulnier, 27, 2010, p. 85‑95.

                    Leurini,
                        Luigi, « La Suda, Callimaco e la πολυείδεια di Ione di Chio », Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia de
                        Cagliari, 6, 1985, p. 5‑13.

                    Lévy, Carlos, Cicero Academicus. Recherches
                            sur les « Académiques » et sur la philosophie cicéronienne, Rome,
                        École française de Rome, 1992.

                    Libera, Alain de, La Philosophie
                        médiévale, Paris, Presses universitaires de France, 2014.

                    Li Causi, Pietro, « L’invasione dei mostri e il dibattito
                        sull’esistenza dei centauri », dans E. Romano et F. Gasti (éd.), Buoni per pensare. Gli animali nel pensiero e nella
                            letteratura dell’antichità, Atti del convegno internazionale “Buoni per
                            pensare” tenutosi a Pavia dal 18 al 19 aprile 2002, Pavie, Ibis,
                        2003, p. 183‑206.

                    ‒ « Il mostruoso, la forma, l’informe. Storie di Scilla e
                        Cariddi (in Omero e Virgilio) », dans I. E. Buttitta (éd.), Miti mediterranei. Atti del convegno internazionale,
                            Palermo-Terrasini, 4‑6 ottobre 2007, Palerme, Fondazione
                        I. Buttitta, 2008.

                    ‒ « I generi dei generi (e le specie). Le marche di
                        classificazione di secondo livello dei Romani e la biologia di Plinio il
                        Vecchio », Annali Online di Ferrara-Lettere, 5, 2, 2010, p. 107‑142.

                    ‒ « Prima dell’evoluzionismo. Prospettive antiche sull’origine
                        della vita e la mutazione delle specie », dans R. Perrelli et P. Mastandrea
                        (éd.), Latinum est, et legitur. Prospettive, teorie,
                            problemi della lettura dei testi latini, Amsterdam, Hakkert, 2011,
                        p. 281‑296.

                    ‒ « Mostri propriamente detti e creature paradoxa. Un tentativo
                        di classificazione », dans I. Baglioni (éd.), Monstra.
                            Costruzione e percezione delle identità ibride nel Mediterraneo
                        antico, vol. 2, L’Antichità Classica, Rome,
                        Edizioni Quasar, 2013, p. 53‑67.

                    ‒ « Portrait du philosophe en Pline l’Ancien. Les fonctions
                        d’Aristote chez Pline. HN 8‑11 », dans Y. Lehmann (éd.), Aristoteles
                            Romanus. La réception de la science aristotélicienne
                            dans l’Empire gréco-romain, Turnhout, Brepols, 2013, p. 107‑120.

                    ‒ « Un Aristotele romano ? La ricezione del corpus zoologico in
                        Plinio il Vecchio, lecture given at the Meeting “Le opere zoologiche di
                        Aristotele. Recezione tardo-antica, araba, bizantina e medievale” », Pise,
                        Universités de Padoue et de Pise, 18‑20 novembre 2015.

                    Lilti, Antoine, « Comment écrit-on l’histoire intellectuelle
                        des Lumières ? Spinozisme, radicalisme et philosophie », Annales HSS, 64, 1, p. 171‑206.

                    Linder, M. et Scheid, John, « Quand croire c’est faire. Le
                        problème de la croyance dans la Rome ancienne », Archives
                            de sciences sociales des religions, 81, 1993, p. 47‑62.

                    Livrea, Enrico, Studi Cercidei (P.Oxy.
                        1082), Bonn, Habelt, 1986. 

                    ‒ « Callimachus senex, Cercidas senex, e i loro critici », Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 119,
                        1997, p. 37‑42.

                    ΠΑΡΑΚΜΗ. 63 studi di poesia ellenistica,
                        Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2016.

                    Lóio, Ana Maria, « Inheriting Speech : Talking Books Come to
                        Flavian Rome », dans A. Augoustakis (éd.), 2014, p. 373‑391.

                    Lomiento, Liana, Cercidas. Testimonia et
                            Fragmenta, Rome, Gruppo Editoriale Internazionale, 1993.

                    Losito, Maria, « Villa Pia e l’Accademia delle Noctes
                        Vaticanae. La cultura umanistica di san Carlo Borromeo », dans D. Borghese
                        (éd.), La Casina di Pio IV in Vaticano, Turin, Umberto
                        Allemandi, 2010, p. 96‑106 et p. 195‑224.

                    Luscombe, David, « Peter Abelard and the Poets », dans
                        J. Marenbon (éd.), 2000, p. 155‑171.

                    Luzio, Alessandro et Renier, Rodolfo, « La coltura e le
                        relazioni letterarie di Isabella d’Este Gonzaga, II, Il gruppo ferrarese »,
                            Giornale storico della letteratura italiana, 35,
                        1900, p. 193‑257.

                    Lyne, Oliver A. M., Ciris : A Poem attributed
                            to Vergil, Cambridge, Cambridge University Press, 1978.

                    Machado, Cyrillo, Martins Teixeira de Carvalho, Joaquim et
                        Correia, Vergílio, Coleção de memórias relativas às
                            vidas dos pintores, e escultores, arquitetos, e gravadores portugueses,
                            e dos estrangeiros, que estiverão em Portugal, Coimbra, Imprensa da
                        Universidade, 1922.

                    MacMullen, Ramsay, Voter pour définir Dieu.
                            Trois siècles de conciles (253‑553), trad. par F. Regnot, Paris, Les
                        Belles Lettres, 2008.

                    Manitius, Max, Analekten zur Geschichte des
                            Horaz im Mittelalter (bis 1300), Göttingen, Dietrich, 1893.

                    Marchal, Hugues, « L’Ambassadeur révoqué. Poésie scientifique
                        et popularisation des savoirs au 
                            XIX
                        e siècle », Romantisme, 144, 2, 2009, p. 25‑37.

                    Marenbon, John, The Hellenistic Schools and
                            Thinking about Pagan Philosophy in the Middle Ages : A Study of
                            Second-Order Influence, Bâle, Schwabe, 2012.

                    ‒ Pagans and Philosophers : The Problem of
                            Paganism from Augustine to Leibniz, Princeton, Princeton University
                        Press, 2015.

                    ‒ (éd.), Poetry and Philosophy in the Middle
                            Ages : A Festschrift for Peter Dronke, Leyde – Boston – Cologne,
                        Brill, 2000.

                    Marković, Daniel, The Rhetoric of Explanation
                            in Lucretius’ De rerum natura, Leyde, Brill, 2008.

                    Marmande, Francis, « Sous le soleil noir de la poésie », Lignes, 1, 2000, p. 28‑46.

                    Marouzeau, Jules, Traité de stylistique
                            latine, Paris, Les Belles Lettres, [1946] 1962.

                    Marrón, Gabriela Andrea, El Rapto de
                            Prosérpina. Un nuevo contexto para la trama épica, Bahía Blanca,
                        EdiUNS, 2011.

                    Marrou, Henri-Irénée, Histoire de l’éducation
                            dans l’Antiquité, t. I et II, Paris, Seuil, [1948] 1988.

                    Martín-Velasco, Maria José et García Blanco, Maria José (éd.), Greek Philosophy and Mystery Cults, Newcastle upon
                        Tyne, Cambridge Scholars Publishing, 2016.

                    Martínez García, Javier (éd.), Fakes and
                            Forgers of Classical Literature. Falsificaciones y falsarios de la
                            Literatura Clásica, Madrid, Ediciones Clasicas, 2011.

                    Martinez, Bujanda Jésus de, et alii, Index de
                            Rome, 1557, 1559, 1564. Les premiers index romains
                            et l’index du Concile de Trente, Sherbrooke, Éditions de
                        l’Université de Sherbrooke, 1990.

                    Maurette, Pablo, Touch, Hands, Kiss, Skin :
                            Tactility in early modern Europe (Diss.), Department of English and
                        Comparative Literature, University of North Carolina, 2013.

                    McIntosh Snyder, Jane, « The Meaning of “Musaeo Contingens
                        Cuncta Lepore” : Lucretius 1.934 », The Classical
                        World, 66, 1973, p. 330‑334.

                    McKitterick, Rosamond, « Glossaries and Other Innovations in
                        Carolingian Book Production », dans E. Kwakkel, R. McKitterick et
                        R. Thomson, Turning Over a New Leaf : Change and
                            Development in the Medieval Book, Leyde, Leiden University Press,
                        2012, p. 21‑76.

                    Meirinhos, José Manuel et Lázaro Pulido, Manuel (éd.), Pensar a natureza. Problemas e respostas na Idade Media
                            (séculos 
                                IX
                            -
                                XIV
                            ), Porto, Université de Porto, 2011.

                    Mercadante, Constance, « Le temps du rituel dans La Cité du Soleil de Tommaso Campanella », Cahiers d’études romanes, 18, 2008, p. 101‑116.

                    Mercati, Giovanni, « Miscellanea di note storico-critiche », Studi e Documenti di Storia e Diritto, 15, 1894,
                        p. 303‑347.

                    Meyer, Doris, « “Nichts Unbezeugtes singe ich”. Die fictive
                        Darstellung der Wissenschaftstradierung bei Kallimachos », dans W. Kullmann
                        et J. Althoff (éd.), Vermittlung und Tradierung von Wissen
                            in der griechischen Kultur, Tübingen, G. Narr, 1993, p. 317‑336.

                    Meyers, Jean, « À propos d’une imitation de Martial chez Henri
                        de Huntington (
                            XII
                        e s.) », Vita
                        Latina, 157, 2000, p. 57‑61.

                    Minnis, Alastair J. et Scott, A. Brian, Medieval Literary Theory and Criticism, c. 1100-c. 1375 : The
                            Commentary-Tradition, Oxford, Clarendon Press, 1988.

                    Minzetanu, Andrei, Ars excerpendi. Généalogie
                            du carnet de lecture au 
                                XX
                            esiècle
                            (Valéry, Ortega, Noica, Cioran, Sebastian, Pavese, Vila-Matas),
                        thèse de littérature comparée, Paris 10 - Fribourg (Suisse), 2013.

                    Moatti, Claudia, La Raison de Rome. Naissance
                            de l’esprit critique à la fin de la République (
                                II
                            e-
                                I
                            er siècle avant Jésus-Christ),
                        Paris, Seuil, 1997.

                    Momigliano, Arnaldo, « Benjamin Farrington, Science and Politics in the Ancient World, 1939 », Journal of Roman Studies, 31, 1941, p. 149‑157.

                    ‒ Secondo Contributo alla storia degli studi
                            classici, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 1960, p. 375‑388.

                    ‒ « José
                        Ruysschaert, Juste Lipse et les Annales de Tacite. Une
                            méthode de critique textuelle aux 
                                XVI
                            e siècle », Journal of Roman Studies, 39, 1949, p. 190‑192.

                    ‒ Sagesses barbares, trad. par
                        M.-C. Roussel, Paris, Gallimard, [1975] 1991.

                    ‒ Problèmes d’historiographie ancienne et
                            moderne, trad. par É. Cohen, L. Évrard, A. Malamond et A. Tachet,
                        Paris, Gallimard, [1947‑1978] 1983.

                    Monfasani, John, « Criticism of Biblical Humanists in
                        Quattrocento Italy », dans E. Rummel (éd.), Biblical
                            Humanism and Scholasticism in the Age of Erasmus, Leyde – Boston,
                        Brill, 2008.

                    Montarese, Francesco, Lucretius and His
                            Sources : A Study of Lucretius, De rerum natura I
                            635‑920, Berlin, De Gruyter, 2012.

                    Morel, Philippe, Les Grotesques. Les figures
                            de l’imaginaire dans la peinture italienne de la fin de la
                        Renaissance, Paris, Flammarion, [1997] 2011.

                    Morel, Pierre-Marie, « Epicureanism », dans M. L. Gill et
                        P. Pellegrin (éd.), 2006, p. 486‑504.

                    Moretti, Jean-Charles, Théâtre et société
                            dans la Grèce antique. Une archéologie des pratiques théâtrales,
                        Paris, Librairie générale française, 2001.

                    Moretti, Luigi, « Erme acefale iscritte, edite e inedite », Archeologia Classica, 25/26, 1973‑1974, p. 464‑471.

                    Morlet, Sébastien, Christianisme et
                            philosophie. Les premières confrontations (
                                I
                            er-
                                VI
                            e siècle), Paris, Librairie
                        générale française, 2014.

                    Morvillez, Éric (éd.), Paradeisos. Genèse et
                            métamorphose de la notion de paradis dans l’Antiquité, Paris, De
                        Boccard, 2014.

                    Mothu, Alain, « Deux “jeunes éventés” : Geoffroy Vallée et Noël
                        Journet », Les Dossiers du Grihl [En ligne], Les
                        dossiers de Jean-Pierre Cavaillé, Libertinage, athéisme,
                            irréligion. Essais et bibliographie, 2009.

                    ‒ « Pour en finir avec les libertins », Les Dossiers du Grihl
                        [En ligne], Les dossiers de Jean-Pierre Cavaillé,
                            Libertinage, athéisme, irréligion. Essais et bibliographie, 2010.

                    ‒ La Pensée en cornue. Matérialisme,
                            alchimie et savoirs secrets à l’âge classique, Paris – Milan,
                        SÉHA – Archè, 2012.

                    Muccillo, Maria, « Marsilio Ficino e Francesco Patrizi da
                        Cherso », dans G. Garfagnini (éd.), Marsilio Ficino e il
                            ritorno di Platone, Florence, Leo S. Olschki, 1986, t. 2,
                        p. 615‑679.

                    Mühlenberg, Ekkehard et Oort, J. van (éd.), Predigt in der alten Kirche, Kampen, Kok Pharos, 1994.

                    Munk Olsen, Birger, L’étude des auteurs
                            classiques latins aux 
                                XI
                            eet 
                                XII
                            e siècles, 4 vols., Paris, CNRS
                        Éditions, 1982‑2009.

                    Murdoch, John E. et Sylla, Edith D. (éd.), The Cultural Context of Medieval Learning, Dordrecht, Reidel, 1975.

                    Murray, Alexander, « The Epicureans », dans P. Boitani et
                        A. Torti (éd.), Intellectuals and Writers in
                            Fourteenth-Century Europe. The J.A.W Bennett Memorial
                            Lectures, Perugia, 1984, Tübingen-Cambridge, Gunter Narr Verlag-D.
                        S. Brewer, 1986.

                    Murray, Jeffrey, « Valerius Maximus on Vice : A Commentary on
                        Facta et Dicta Memorabilia 9.1‑11 », thèse, Université du Cap, 2016.

                    Murphy, Trevor M., Pliny the Elder’s Natural
                            History : The Empire in the Encyclopedia, Oxford, Oxford University
                        Press, 2004.

                    ‒ « Privileged Knowledge : Valerius Soranus and the Secret Name
                        of Rome », dans A. Barchiesi, J. Rüpke et S. Stephens (éd.), Rituals in Ink : A Conference on Religion and Literary
                            Production in Ancient Rome held at Stanford University in February
                        2002, Stuttgart, F. Steiner, 2004, p. 127‑137.

                    Nagy, Gregory, La Poésie en acte. Homère et
                            autres chants, trad. par J. Bouffartigue, Paris, Belin, [1996] 2000.

                    Narducci, Emanuele, « Rhetoric and Epic : Vergil’s Aeneid and
                        Lucan’s Bellum Civile », dans W. Dominik et J. C. R. Hall (éd.), A Companion to Roman Rhetoric, Oxford, Blackwell,
                        2007, p. 382‑395.

                    Nauert, Charles G., « Caius Plinius Secundus », Catalogus Translationum et Commentariorum 4, 1980,
                        p. 297‑422.

                    Nauta, Lodi, In Defense of Common Sense :
                            Lorenzo Valla’s Humanist Critique of Scholastic Philosophy,
                        Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2009.

                    Naya, Emmanuel, Essais de Michel de
                            Montaigne. Livre premier, Paris, Gallimard, 2009.

                    Nemerkényi, Elöd, Latin Classics in Medieval
                            Hungary Eleventh Century, Debrecen, Central European University
                        Press, 2004.

                    Nethercut, Jason S., « The Alexandrian Footnote in Lucretius’
                            De rerum natura », Mnemosyne, 2016, p. 1‑25.

                    Neudecker, Richard, Die Pracht der
                        Latrine. Zum Wandel öffentlicher Bedürfnisanstalten
                            in der kaiserzeitlichen Stadt, Munich, Pfeil, 1994.

                    Nexon, Yannick, Le Chancelier Séguier
                            (1588‑1672). Ministre, dévot et mécène au grand siècle, Ceyzérieu,
                        Champ Vallon, 2015.

                    Nicoli, Elena, « Il giudizio su Epicuro nel commento di Giovan
                        Battista Pio a Lucrezio », dans M. Beretta, F. Citti et A. Iannucci (éd.),
                            Il culto di Epicuro. Testi, iconografia e
                        paesaggio, Florence, Leo S. Olschki, 2014.

                    Nisard, Charles, Les Gladiateurs de la
                            République des lettres aux 
                                XV
                            e, 
                                XVI
                            e et 
                                XVII
                            e siècles, Paris, M. Lévy frères,
                        1860.

                    Nolhac, Pierre de, Érasme en Italie,
                        Paris, Klincksieck, 1888.

                    Noonan, John T., « Gratian Slept Here : the Changing Identity
                        of the Father of the Systematic Study of Canon Law », Traditio, 35, 1979, p. 145‑172.

                    Norbrook, David, Harrison, Stephen J. et Hardie, Philip R., Lucretius and the Early Modern, Oxford, Oxford
                        University Press, 2015.

                    Norden, Eduard, Die antike Kunstprosa vom
                                
                                VI
                            . Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renaissance, 2
                        vols., Leipzig, Teubner, 1898.

                    ‒ « Die lateinische Literatur im Übergang vom Altertum zum
                        Mittelalter », dans P. Hinneberg (éd.), Die allgemeinen
                            Grundlagen der Kultur der Gegenwart, Leipzig, Teubner, 1912,
                        p. 483‑522.

                    ‒ Ennius und Vergilius. Kriegsbildern aus Roms grosser
                        Zeit, Leipzig, Teubner, 1915.

                    North, Helen, « The Use of Poetry in the Training of the
                        Ancient Orator », Traditio, 8, 1952, p. 1‑33.

                    Novati, Fr. et Lafaye, Georges, « Le Manuscrit de Lyon no C », Mélanges d’archéologie
                            et d’histoire, 11, 1891, p. 353‑416.

                    Obbink, Dirk (éd.), Philodemus and Poetry :
                            Poetic Theory and Practice in Lucretius, Philodemus, and Horace,
                        New York – Oxford, Oxford University Press, 1995.

                    – « The Atheism of Epicurus », Greek, Roman
                            and Byzantine Studies, 30, 1989, p. 187‑223.

                    – Philodemus On Piety : Critical Text with
                            Commentary. Part 1, Oxford, Clarendon Press, 1996.

                    O’Connor, Eugene, « Panormita’s Reply to His Critics : The
                        Hermaphroditus and the Literary Defense », Renaissance
                            Quarterly, 50, 4, 1997, p. 985‑1010.

                    Odorico, Paolo, « La cultura della ΣΥΛΛΟΓΗ. 1) Il cosiddetto
                        enciclopedismo bizantino. 2) Le tavole del sapere di Giovanni Damasceno »,
                            Byzantinische Zeitschrift, 83, 1, 1990, p. 1‑21.

                    O’Hara, James J., Inconsistency in Roman
                            Epic : Studies in Catullus, Lucretius, Vergil, Ovid and Lucan,
                        Cambridge, Cambridge University Press, 2007.

                    Ornato, Ezio, Jean Muret et ses amis Nicolas
                            de Clamanges et Jean de Montreuil : contribution à l’étude des rapports
                            entre les humanistes de Paris et ceux d’Avignon, Paris, Droz, 1969.

                    – « Les Humanistes français et la redécouverte des
                        classiques », dans C. Bozzolo et E. Ornato (éd.), 1992, p. 1‑45.

                    ‒ « La diffusion des classiques en Europe du 
                            IX
                        e au 
                            XII
                        e siècle. Un aperçu quantitatif », dans
                            The Classical Tradition in the Middle Ages and
                            Renaissance, final symposium of a Network promoted by the European
                            Science Foundation, Mai 1994, Leuven, Katholieke Universiteit (à
                        paraître).

                    Otto, August, Die Sprichwörter und
                            sprichwörtlichen Redensarten der Römer, Leipzig, Teubner, 1890.

                    Pabel, Hilmar M., Herculean Labours : Erasmus
                            and the Editing of St. Jerome’s Letters in the Renaissance, Leyde,
                        Brill, 2008.

                    Paetow, Louis J., The Arts Course at Medieval
                            Universities with Special Reference to Grammar and Rhetoric, Thèse,
                        Champagne (Ill.), 1910.

                    ‒ The Battle of the Seven Arts : A French
                            poem by Henri d’Andeli, Berkeley, Unversity of California Press,
                        1914.

                    Paganini, Gianni, (éd.), The Return of
                            Scepticism : From Hobbes and Descartes to Bayle, Dordrecht
                        – Londres, Kluwer Academic Publishers, 2003.

                    Pagnoni,
                        Maria Rita, « Prime note sulla tradizione medioevale ed umanistica di
                        Epicuro », Annali della Scuola Normale Superiore di
                        Pisa, s. 3, 44, 1974, p. 1143‑1177.

                    Pailler, Jean-Marie, « Les Bacchanales. Du scandale domestique
                        à l’affaire d’État et au modèle pour les temps à venir (Rome, 186 av.
                        J.-C.) », Politix, 71, 3, 2005, p. 39‑59.

                    Paladini, Mariantonietta, Lucrezio e
                            l’epicureismo tra Riforma e Controriforma, Naples, Liguori Editore,
                        2011.

                    Palermino, Richard J., « The Roman Academy, the Catacombs and
                        the Conspiracy of 1468 », Archivum Historiae
                        Pontificiae, 18, 1980, p. 117‑155.

                    Palmer, Ada, Reading Lucretius in the
                            Renaissance, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 2014.

                    ‒ « The Use and Defense of the Classical Canon in Pomponio
                        Leto’s Biography of Lucretius », dans G. Abbamonte, M. Pade et F. Stok
                        (éd.), Vitae Pomponianae. Biografie di autori antichi
                            nell’Umanesimo romano, Lives of Classical Writers in Fifteenth-Century
                            Roman Humanism. Proceedings of a conference hosted by the Danish Academy
                            in Rome and the American Academy in Rome, April 24, 2013,
                            Renæssanceforum 9, Rome, Marianne Pade, 2014, p. 87‑106.

                    Panayotakis, Costas, Decimus Laberius : The
                            Fragments, Cambridge, Cambridge University Press, 2010.

                    Panofsky, Erwin, L’Œuvre d’art et ses
                            significations. Essais sur les arts visuels, trad. par M. et
                        B. Teyssèdre, Paris, Gallimard [1955] 2014.

                    Parker, Holt N., « Books and Reading Latin Poetry », dans W.
                        A. Johnson et H. N. Parker, 2009, p. 186‑229.

                    Parshall, Peter W., « Albrecht Dürer’s St. Jerome in His
                        Study : A Philological Reference », The Art Bulletin,
                        53, 3, 1971, p. 303‑305.

                    Pasetto, D., « I capitula Lucreziani », Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università di
                        Napoli., 10, 1962‑1963, p. 33‑50.

                    Passanante, Gerard, The Lucretian
                            Renaissance : Philology and the Afterlife of Tradition, Chicago, The
                        University of Chicago Press, 2011.

                    Pasquali, Giorgio, « Arte allusiva », Stravaganze quarte e supreme, Venise, 1951, p. 11‑20.

                    ‒ Filologia e storia, Florence, Le
                        Monnier, [1964] 1998.

                    Pasquali Alidosi, Gio Nicolo, I dottori
                            bolognesi di teologia, filosofia, medicina e d’arti liberali,
                        Bologne, 1623.

                    Patin, Henri J. G., « Du poème de la nature. L’Antilucrèce
                        chez Lucrèce, Discours prononcé le 6 décembre 1859, pour l’ouverture du
                        Cours de poésie latine à la Faculté des Lettres de Paris », dans Études sur la poésie latine, Paris, 1869,
                        p. 117‑137.

                    Paul, Jacques, « Le Manteau couvert d’étoiles de l’empereur
                        Henri II », dans Le Soleil, la Lune et les étoiles au
                            Moyen Âge [en ligne], Aix-en-Provence, Presses universitaires de
                        Provence, 1983.

                    Payne,
                        Michael (éd.), The Greenblatt Reader, Malden,
                        Blackwell, 2005.

                    Pecere, Oronzo et Reeve, Michael D. (éd.), Formative Stages of Classical Traditions. Latin Texts from Antiquity to
                            the Renaissance, Spoleto, Centro italiano di studi sull’Alto
                        medioevo, 1995.

                    Pellegrin, Élisabeth, « Les Remedia
                        amoris d’Ovide, texte scolaire médiéval », Bibliothèque de l’École des Chartes, 1957, 115, p. 172‑179.

                    ‒ « Membra disiecta Floriacensia », Bibliothèque de l’école des chartes, 117, 1959,
                        p. 5‑56.

                    ‒ « La tradition des textes classiques latins à l’abbaye de
                        Fleury-sur-Loire », Revue d’histoire des textes, 14‑15
                        (1984‑1985), 1986, p. 155‑167.

                    Pellizzari, Andrea, Servio. Storia, cultura e
                            istituzioni nell’opera di un grammatico tardoantico, Florence, Leo
                        S. Olschki, 2003.

                    Peretó Rivas, Rubén (éd.), Tolerancia :
                            Teoría y Práctica en la Edad Media, Porto, Fédération Internationale
                        des Instituts d´Études Médiévales, 2012.

                    Pérez, José I. B., « Los comentarios a Hipócrates del
                        vallisoletano Lázaro de Soto, médico de Felipe II », Minerva, 13, 1999, p. 201‑229.

                    Pernoud, Régine, Lumière du Moyen Âge,
                        Paris, Grasset, [1944] 1981.

                    Pfanner, D., « Lucrèce en Angleterre. Échos et traductions du
                        poème lucrétien au 
                            XVII
                        e siecle en Angleterre », dans C. Le
                        Blanc, L. Simonutti (éd.), Le Masque de l’écriture.
                            Philosophie et traduction de la Renaissance aux Lumières, Genève,
                        Librairie Droz, 2015.

                    Philippe, J., Lucrèce dans la théologie
                            chrétienne du 
                                III
                            e siècle au 
                                XIII
                            e siècle et spécialement dans les
                            écoles carolingiennes, Paris, E. Leroux, 1895.

                    Piazzi, Lisa, Il De rerum natura e la cultura occidentale, Naples, Liguori, 2009.

                    Picard, Gilbert-Charles, « Les Grotesques. Un système décoratif
                        typique de l’art césarien et néronien », dans L’Art
                            décoratif à Rome à la fin de la République et au début du Principat.
                            Table ronde de Rome (10‑11 mai 1979), Rome, École française de Rome,
                        1981, p. 143‑149.

                    ‒ Les Trophées romains. Contribution à
                            l’histoire de la religion et de l’art triomphal de Rome, Paris, De
                        Boccard, 1957.

                    Picone, Michelangelo et Zimmermann, Bernhard (éd.), Ovidius
                        redivivus. Von Ovid zu Dante, Stuttgart, M &
                        P, 1994.

                    Pichon, René, Lactance. Étude sur le
                            mouvement philosophique et religieux sous le règne de Constantin,
                        Paris, Hachette, 1901.

                    Pickhaus, Dorothy, « Recent Studies in Epigraphic Poetry :
                        Reflexions on P. Cugusi’s Aspetti letterari dei Carmina
                            Latina Epigraphica », L’Antiquité classique,
                        59, 1990, p. 209‑222.

                    Pierre, Maxime, « Rome dans la balance. La poésie augustéenne
                        imite-t-elle la poésie grecque ? », dans F. Dupont et E. Valette-Cagnac
                        (éd.), 2005, p. 229‑254.

                    ‒ Carmen. Étude d’une catégorie sonore romaine, Paris,
                        Les Belles Lettres, 2016.

                    Pintard, René, « Un ami mal connu de Molière : Jean de
                        Henault », Revue d’Histoire littéraire de la France,
                        72, 5‑6, 1972, p. 954- 975.

                    Piron, Sylvain, « Le plan de l’évêque. Pour une critique
                        interne de la condamnation du 7 mars 1277 », Recherches de
                            théologie et philosophie médiévales, 78, 2, 2011, p. 383‑415.

                    Piwnik, Marie-Hélène, O Anónimo. Journal
                            portugais du 
                                XVIII
                            e siècle (1752‑1754), Paris,
                        Fundação Calouste Gulbenkian, Centro cultural português, 1979.

                    Plessis, Frédéric, Calvus. Édition complète
                            des fragments et des témoignages. Étude biographique et littéraire,
                        Paris, 1896.

                    Polle, Friedrich, « Die Lukrez-Literatur seit Lachmann und
                        Bernays », Philologus, 26, 1867, p. 290‑345 et
                        524‑565.

                    Popkin, Richard H., The History of
                            Scepticism : From Savonarola to Bayle, Oxford – New York, Oxford
                        University Press, 2003.

                    Possanza, Mark D., « The Text of Lucretius 2.1174 », The Classical Quarterly, 40, 2, 1990, p. 459‑464.

                    ‒ Translating the Heavens : Aratus,
                            Germanicus, and the Poetics of Latin Translation, New York – Oxford,
                        Lang, 2004.

                    Pottier, Bernard, Grégoire de Nysse. L’âme et
                            la résurrection, Bruxelles, Lessius, 2011.

                    Preller, Ludwig (éd.), Polemonis periegetae
                            fragmenta, Leipzig, 1838.

                    Prosperi, Valentina, « Di soavi licor gli
                            orli del vaso ». La fortuna di Lucrezio dall’Umanesimo alla
                            Controriforma, Turin, Nino Aragno, 2004.

                    Puech, Bernadette, Orateurs et sophistes
                            grecs dans les inscriptions d’époque impériale, Paris, J. Vrin,
                        2002.

                    Puelma Piwonka, Mario, Lucilius und
                            Kallimachos. Zur Geschichte einer Gattung der hellenistisch-römischen
                            Poesie, Francfort-sur-le-Main, Klostermann, 1949.

                    Quintero, Ruben (éd.), A Companion to
                            Satire : Ancient to Modern, Oxford, Blackwell, 2007.

                    Raleigh Nelson, J., « The Boy Poet Sulpicius : A Tragedy of
                        Roman Education », The School Review, 11, 5, 1903,
                        p. 384‑395.

                    Ramos Maldonado, Sandra, « Nemo dulcius, nemo
                            aptius… : Cicerón extractado por Plinio el Viejo », dans C. Macías,
                        J. M. Maestre et J. F. Martos (éd.), Europa Renascens. La
                            cultura clásica en Andalucía y su proyección europea, Saragosse,
                        Libros Pórtico, 2015, p. 409‑447.

                    Rand, Edward R., Founders of the Middle
                        Ages, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1928.

                    ‒ « The Classics in the Thirteenth Century », Speculum, 4, 3, 1929, p. 249‑269.

                    Raubitschek, Anthony E., « Phaidros and his Roman Pupils », Hesperia, 18, 1949, p. 96‑103.

                    Rawson, Elizabeth, Intellectual Life in the
                            Late Roman Republic, Londres, Duckworth, 1985.

                    Rebel, Hermann, Peasant Classes : The
                            Bureaucratization of Property and Family Relations under Early Habsburg
                            Absolutism, 1511‑1536, Princeton, Princeton University Press, 1983,
                        p. 129‑130.

                    Redondi, Pietro, Galileo eretico, Turin,
                        Einaudi, 1983.

                    Reeve, Michael D., « Lucretius in the Middle Ages and Early
                        Renaissance : Transmission and Scholarship », dans S. Gillespie et P. Hardie
                        (éd.), 2007, p. 205‑213.

                    Reiffenberg, Frédéric de, Monuments pour
                            servir à l’histoire des provinces de Namur, de Hainaut et de
                        Luxembourg, t. 4, Bruxelles, M. Hayez, 1846.

                    Reinhardt, Tobias, « To See and to Be Seen : On Vision and
                        Perception in Lucretius and Cicero », dans G. D. Williams et K. Volk (éd.),
                        2015, p. 63‑90.

                    Reitzenstein, Richard A., « Zur Römischen Satire », Hermes, 59, 1, 1924, p. 1‑22.

                    Renucci, Paul, Dante disciple et juge du
                            monde gréco-latin, Paris, Les Belles Lettres, 1954.

                    Revest, Clémence, « Naissance du cicéronianisme et émergence
                        de l’humanisme comme culture dominante. Réflexions pour une histoire de la
                        rhétorique humaniste comme pratique sociale », Mélanges
                            de l’École française de Rome – Moyen Âge, 125, 1, 2013 a,
                        p. 219‑257.

                    ‒ « La Naissance de l’humanisme comme mouvement au tournant du
                            
                            XV
                        e siècle », Annales
                            HSS, 3, 2013 b, p. 665‑696.

                    ‒ « Les Discours de Gasparino Barzizza et la diffusion du style
                        cicéronien dans la première moitié du 
                            XV
                        e siècle. Premiers aperçus », Mélanges de l’École française de Rome – Moyen Âge [En
                            ligne], 128, 1, 2016.

                    ‒ « Le creuset de l’éloquence. Rites universitaires,
                        rhétorique humaniste et refonte des savoirs (Padoue, premier tiers du
                            
                            XV
                        e siècle) », dans J. Chandelier et
                        A. Robert (éd.), Frontières des savoirs en Italie
                            l’époque des premières universités (
                                XIII
                            e-
                                XV
                            e siècle), Rome, École française
                        de Rome, 2015, p. 103‑153.

                    ‒ Romam veni. L’humanisme à la curie de la
                            fin du Grand Schisme, Rome, Bibliothèque des écoles françaises
                        d’Athènes et de Rome (à paraître).

                    Reynolds, Leighton D. et Wilson, Nigel G., Scribes and Scholars : A Guide to the Transmission of Greek and Latin
                            Literature, Oxford, Oxford University Press, [1968] 2013.

                    Richental, Ulrich von, Chronik des Constanzer
                            Concils 1414 bis 1418, Tübingen, Litterarischer Verein in Stuttgart,
                        1882 [1483].

                    Riché, Pierre, Écoles et enseignement dans le
                            Haut Moyen Âge. Fin du 
                                V
                            e siècle-milieu du 
                                XI
                            e siècle, Paris, Picard, 1989.

                    Rigolot, François, Michel de Montaigne,
                            Journal de voyage, Paris, Presses universitaires de France, 1992.

                    Robert, Aurélien, « Épicure et les Épicuriens au Moyen Âge »,
                            Micrologus, 21, 2013, p. 3‑46

                    ‒ « Atomisme pythagoricien et espace géométrique au Moyen Âge », dans
                        T. Suarez-Nani, O. Ribordy et A. Petagine (éd.), Lieu,
                            espace, mouvement. Physique, métaphysique et cosmologie (
                                XII
                            e-
                                XVI
                            e siècles), Turnhout, Brepols,
                        2017, p. 181‑206.

                    Robert, Louis, « Héraclite à son fourneau. Un mot d’Héraclite
                        dans Aristote, Parties des animaux, 645 a », Annales de l’École des Hautes
                            Études, IVe section, 1965/1966, p. 61‑73.

                    Robert, Renaud, « Ambiguïté du collectionnisme de Verrès »,
                        dans La Sicile de Cicéron. Lecture des Verrines,
                        Besançon, Institut des Sciences et Techniques de l’Antiquité, 2007,
                        p. 15‑34.

                    Roberto, Umberto, Le Chronographiae di Sesto Giulio Africano. Storiografia, politica e
                            cristianesimo nell’età dei Severi, Soveria Mannelli, Rubbettino
                        Editore, 2011.

                    Robertson, Kellie, « Medieval Materialism : A Manifesto », Exemplaria, 22, 2, 2010, p. 99‑118.

                    Robin, Léon, La Pensée grecque et les
                            origines de l’esprit scientifique, Paris, Renaissance du livre,
                        1923.

                    Roger, Maurice, L’Enseignement des lettres
                            classiques d’Ausone à Alcuin. Introduction à l’histoire des écoles
                            carolingiennes, Paris, A. Picard et fils, 1905.

                    Romano, Antonella (éd.), Rome et la science
                            moderne : entre Renaissance et Lumières, Rome, école française de
                        Rome, 2008.

                    ‒ « Mathematics and philosophy at Trinità dei Monti : Emmanuel
                        Maignan and his legacy between Rome and France », dans M. P. Donato,
                        J. Kraye (éd.), Conflicting Duties. Science, Medicine and
                            Religion in Rome (1550‑1750), Londres ‒ Turin, Warburg
                        Institute – Nino Aragno, 2009, p. 157‑180.

                    Rorty, Richard, Schneewind, Jerome B. et Skinner, Quentin
                        (éd.), Philosophy in History. Essays on the Historiography
                            of Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1984.

                    Roscoe, William, The Life of Lorenzo de’
                            Medici called the Magnificent, Londres, George Bell, [1796] 1902.

                    Rosenzweig Franz, Der Stern der Erlösung,
                        Fribourg-en-Brisgau, Universitätsbibliothek [1921] 2002.

                    Rösler, Wolfgang, « Lukrez und die Vorsokratiker.
                        Doxographische Probleme im I. Buch von De rerum
                        natura », Hermes, 101, 1, 1973, p. 48‑64.

                    Ross Taylor, Lily, « Lucretius on the Theatre », dans
                        M. E. White (éd.), Studies in Honour of Gilbert
                        Norwood, Toronto, University of Toronto Press, 1952, p. 147‑155.

                    ‒ « Republican and Augustan Writers Enrolled in the Equestrian
                        Centuries », Transactions and Proceedings of the American
                            Philological Association, 99, 1968, p. 469‑486.

                    Rostagni, Augusto, « Partenio di Nicea, Elvio Cinna ed i “Poetae Novi” »,
                            Rendiconti dell’Accademia delle Scienze di Torino,
                        68, 1932‑1933, p. 497‑545. Réimprimé dans Scritti
                        Minori, Turin, 1956, 2, p. 49‑99.

                    Roux, Marcel, Inventaire du fonds français,
                            graveurs du 
                                XVIII
                            e siècle, t. 6, Paris,
                        Bibliothèque nationale, Département des estampes, 1949.

                    Rubini, Rocco, The Other Renaissance :
                            Italian Humanism Between Hegel and Heidegger, Chicago, University of
                        Chicago Press, 2014.

                    Rummel, Erika, « Et cum theologo bella poeta
                            gerit : The Conflict between Humanists and Scholastics Revisited »,
                            The Sixteenth Century Journal, 23, 4, 1992,
                        p. 713‑726.

                    Rundle, David, « Un’amico del Roscoe. William Shepherd and the
                        Life of Poggio Bracciolini (1802) », dans S. Fletcher (éd.), Roscoe and Italy : The reception of Italian Renaissance
                            History and Culture in Eighteenth- and Nineteenth Century Britain,
                        Oxford – New York, Routledge, [2012] 2016.

                    Saetveit Miles, Laura, « Stephen Greenblatt’s The Swerve racked up prizes – and completely misled you about the
                        Middle Ages », vox.com [En ligne].

                    Sabbadini, Remigio, Storia del ciceronianismo
                            e di altre questioni letterarie nell’età della Rinascenza, Turin,
                        E. Loescher, 1885.

                    ‒ Le scoperte dei codici Latini e greci ne’
                            secoli 
                                XIV
                            e 
                                XV
                            , Florence, G. C. Sansoni, 1905 et 1914.

                    Sablayrolles, Robert, « Caesar pontem
                        fecit… Voyageurs du bout du monde et conquérants de l’inutile », Pallas, 72, 2006, p. 339‑367 et 407‑408.

                    Salem, Jean, Tel un dieu parmi les hommes.
                            Une éthique d’Épicure, Paris, J. Vrin, 1989.

                    Samama, évelyne, Les Médecins dans le monde
                            grec. Sources épigraphiques sur la naissance d’un corps médical,
                        Genève, Droz, 2003.

                    Sanford, Eva M., « The Use of Classical Latin Authors in the
                        Libri Manuales », Transactions and Proceedings of the
                            American Philological Association, 55, 1924, p. 190‑248.

                    ‒ « The Manuscripts of Lucan : Accessus
                        and Marginalia », Speculum, 9,
                        3, 1934, p. 278‑295.

                    Santini, G., « Cosma Raimondi umanista ed epicureo », Studi storici, 8, 1899, p. 153‑168.

                    Saunders, Corinne J. (éd.), A Companion to
                            Medieval Poetry, Oxford, Wiley-Blackwell, 2010.

                    Sauron, Gilles, « Les Monstres, au cœur des conflits
                        esthétiques à Rome au 
                            I
                        er siècle avant J.-C. », Revue de l’Art, 90, 1990, p. 35‑45.

                    ‒ Quis deum ? L’expression plastique des
                            idéologies politiques et religieuses à Rome à la fin de la République et
                            au début du Principat, Rome, École française de Rome, 1994.

                    Scheid, John, Religion et piété à Rome,
                        Paris, Albin Michel, [1985] 2001.

                    ‒ La Religion des Romains, Paris, Armand
                        Colin, 1998.

                    ‒ « Le
                        sens des rites. L’exemple romain », dans J. Scheid (éd.), Rites et croyances dans les religions du monde romain. Entretiens de la
                            Fondation Hardt, Genève, Droz, 2007, p. 39‑71.

                    ‒ Les Dieux, l’État et l’individu. Réflexions
                            sur la religion civique à Rome, Paris, Seuil, 2013.

                    ‒ et Svenbro, J., Le Métier de Zeus. Mythe du
                            tissage, Paris, Errance, [1994] 2003.

                    Schiavone, Aldo, L’Histoire brisée. La Rome
                            antique et l’Occident moderne, trad. par G. et J. Bouffartigue,
                        Paris, Belin, [1996] 2003.

                    Schiesaro, Alessandro, « Didaxis, Rhetoric and the Law in
                        Lucretius », dans S. J. Heyworth (éd.), 2007, p. 63‑90.

                    Schmalzriedt, Egidius, Peri phuseos. Zur
                            Frühgeschichte der Buchtitel, Munich, Fink, 1970.

                    Schmid, Wolfgang, « Epikur », dans T. Klauser, Reallexikon fur Antike und Christentum V, Stuttgart,
                        A. Hiersemann, 1961, p. 681‑819.

                    Schmidt, Ernst G., « Atome bei Mochos, Nonnos und Demokrit »,
                            Philologus, 122, 1978, p. 137‑143.

                    Schmitt, Carl, Ex Captivitate Salus,
                        Cologne, Greven, 1950.

                    Schmitt, Jean-Claude, Les Revenants. Les
                            vivants et les morts dans la société médiévale, Paris, Gallimard,
                        1994.

                    Schmitz, Thomas A., « I Hate All Common Things : The Reader’s
                        Role in Callimachus’ Aetia Prologue », Harvard Studies in Classical Philology, 99, 1999,
                        p. 151‑178.

                    Schneider, Werner J., « Der Denker mit dem Epsilon : Ein
                        Bildnis des Apollonios von Perge ? », Zeitschrift für
                            Papyrologie und Epigraphik, 114, 1996, p. 227‑236.

                    Schröder, Bianca-Jeanette, Titel und Text.
                            Zur Entwicklung lateinischer Gedicht- überschriften, mit Untersuchungen
                            zu lateinischen Buchtiteln, Inhaltsverzeichnissen und anderen
                            Gliederungsmitteln, Berlin, De Gruyter, 1999.

                    Schuddeboom, Feyo L., Greek Religious
                            Terminology – Telete and Orgia. A Revised and Expanded English Edition
                            of the Studies bu Zijderveld and Van den Burg, Leyde – Boston,
                        Brill, 2009.

                    Sedley, David N., « Philosophical Allegiance in the Greco-Roman
                        World », dans M. Griffin et J. Barnes (éd.), Philosophia Togata : Essays on Philosophy and Roman Society, Oxford,
                        Clarendon Press, 1989, p. 97‑119

                    ‒ Lucretius and the Transformation of Greek
                            Wisdom, Cambridge, Cambridge University Press, 1998.

                    ‒ « Lucretius », The Stanford Encyclopedia of
                            Philosophy (Fall 2013 Edition).

                    Segal, Charles P., « Poetic Immortality and the Fear of Death :
                        The Second Proem of the De Rerum Natura », Harvard Studies
                            in Classical Philology, 92, 1989, p. 193‑212.

                    Semanoff, Matthew, « Astronomical Ecphrasis », dans C. Cusset (éd.), Musa docta. Recherches sur la poésie scientifique dans
                            l’Antiquité, Saint-Étienne, Publication de l’Université de
                        Saint-Étienne, 2006, p. 157‑177.

                    Sens, Alexander, « Hellenistic Tragedy and Lycophron’s Alexandra », dans J. J. Clauss et M. Cuypers (éd.),
                        2010, p. 297‑313.

                    Sepet, Marius, « Inventaire sommaire des archives
                        hospitalières antérieures à 1790. Hôtel-Dieu [de Paris], tome Ier, par
                        A. Husson », Bibliothèque de l’École des Chartes,
                        1868, 29, p. 194‑200.

                    Setaioli, Aldo, La vicenda dell’anima nel
                            commento di Servio a Virgilio, Francfort-sur-le-Main, P. Lang, 1995.

                    Settis, Salvatore, Le pareti ingannevoli, la
                            villa di Livia (con un’appendice bibliografica a cura di F. Donati),
                        Milan, Electa, 2008.

                    Seznec, Jean, La Survivance des dieux
                            antiques. Essai sur le rôle de la tradition mythologique dans
                            l’humanisme et dans l’art de la Renaissance, Paris, Flammarion,
                        [1940] 1993.

                    Sgarbi, Marco (éd.), Translatio Studiorum :
                            Ancient, Medieval and Modern Bearers of Intellectual History, Leyde
                        – Boston, Brill, 2012.

                    Sharples, R. W., « Evidence for Theophrastus On Hair, On
                        Secretion, On Wine and Olive-Oil ? », Bulletin of the
                            Institute of Classical Studies, 47, 2004, p. 141‑151.

                    Shepherd, William, Life of Poggio
                        Bracciolini, Liverpool, Harris Brothers, [1802] 1837.

                    Sherwin-White, Adrian N., The Letters of
                            Pliny : A Historical and Social Commentary, Oxford, Clarendon Press,
                        1966.

                    Sihler, Ernest G., « The Collegium Poetarum at Rome », The American Journal of Philology, 26, 1, 1905,
                        p. 1‑21.

                    Silva Dias, Graça et José Sebastião da, Os
                            Primórdios da Maçonaria em Portugal, 4 vols., Lisbonne, Instituto
                        Nacional de Investigação Científica, 1980.

                    Simpson, James, Burning to read : English
                            Fundamentalism and its Reformation Opponents, Cambridge (Mass.),
                        Belknap, 2007.

                    Skinner, Quentin, Les Fondements de la pensée
                            politique moderne, trad. par J. Grossman et J.-Y. Pouilloux, Paris,
                        Albin Michel, [1978] 2009.

                    Slater, William J., « Aristophanes of Byzantium and
                        Problem-Solving in the Museum », The Classical
                        Quarterly, n. s. 32, 2, 1982, p. 336‑349.

                    Small, Jocelyn P., Wax Tablets of the Mind :
                            Cognitive studies of memory and literacy in classical antiquity,
                        Londres – New York, Routledge, 1997.

                    Smith, Malcolm,Montaigne and the Roman
                            Censors, Genève,Droz, 1981.

                    Solaro, Giuseppe, Lucrezio. Biografie
                            umanistiche, Bari, Dedalo, 2000. 

                    – « Lucrezio auctor difficilis. Note e testimonianze », Quaderni Urbinati di Cultura Classica, n. s., 74, 2,
                        2003, p. 127‑131.

                    Soubiran, Jean, Cicéron. Aratea. Fragments
                            poétiques, Paris, Les Belles Lettres, [1972] 1993.

                    Speyer,
                        Wolfgang, Italienische Humanisten als Kritiker der
                            Echtheit antiker und christlichher Literatur, Stuttgart, F. Steiner,
                        1993.

                    Spink, John S., French Free-Thought from
                            Gassendi to Voltaire, Londres, Bloomsbury Academic, [1960] 2013.

                    Stengers, Jean, « Réflexions sur le manuscrit unique, ou un
                        aspect du hasard en histoire », Scriptorium, 40, 1,
                        1986, p. 54‑80.

                    Stroumsa, Gedaliahu, La Fin du sacrifice. Les
                            mutations religieuses de l’Antiquité tardive, Paris, Odile Jacob,
                        2005.

                    Suerbaum, Werner, « Zum Umfang der Bücher in der archaischen
                        lateinischen Dichtung : Naevius, Ennius, Lukrez und Livius Andronicus auf
                        Papyrus-Rollen », Zeitschrift für Papyrologie und
                            Epigraphik, 92, 1992, p. 153‑173.

                    ‒ « Herculanensische Lukrez-Papyri – Neue Belege für die Phase
                        der Majuskel-Kursive eines bekannten Klassikertextes : Nachbetrachtungen zur
                        Edition von K. Kleve », Zeitschrift für Papyrologie und
                            Epigraphik, 104, 1994, p. 1‑21.

                    ‒ « Die fiktiven Grabepigramme der republikanischen Dichter,
                        mit Ausblicken auf solche der Augusteischen Zeit. Literarhistorische
                        Überlegungen », dans P. Kruschwitz (éd.), Die metrischen
                            Inschriften der römischen Republik, Berlin – New York, De Gruyter,
                        2007, p. 63‑96.

                    Sumner, Graham V., The Orators in
                        Cicero’s Brutus : Prosopography and Chronology,
                        Toronto, University of Toronto Press, 1973.

                    Sutton, Ian, « The Extended Roscoe Circle : Art, Medicine and
                        the Cultural Politics of Alienation in Liverpool 1762‑1836 », Journal of Eighteenth-Century Studies, 30, 2007,
                        p. 439‑458.

                    Sweet, R., « British Perceptions of Florence in the Long
                        Eighteenth Century », The Historical Journal, 50, 4,
                        2007, p. 837‑859.

                    Syme, Ronald, Sallust, trad. par
                        P. Robin, Paris, Les Belles Lettres, [1964] 1983.

                    Taussig, Sylvie, « Gassendi et Lucrèce dans les lettres
                        latines », Dix-septième siècle, 216, 3, 2002,
                        p. 527‑543.

                    Thomas, Jean, L’Humanisme de Diderot,
                        Paris, Les Belles Lettres, 1932.

                    Tilmans, Karin, « Erasmus and Aurelius and their Lives of
                        Jerome : A Study of Cooperation and Dependence », dans A. Dalzell et alii (éd.), Acta Conventus
                            Neo-Latini Torontonensis. Proceedings of the Seventh International
                            Congress of Neo-Latin Studies, Toronto 8 August to 13 August 1988,
                        Binghamton, Medieval & Renaissance Texts & Studies, 1991,
                        p. 755‑768.

                    Tigerstedt, Eugène N., « Furor Poeticus :
                        Poetic Inspiration in Greek Literature before Democritus and Plato », Journal of the History of Ideas, 31, 1970,
                        p. 163‑178.

                    Tilliette, Jean-Yves, « Savants et poètes du Moyen Âge face à
                        Ovide. Les débuts de l’aetas ovidiana (v. 1050 - v.
                        1200) », dans M. Picone et M. Zimmermann (éd.), 1995, p. 63‑104.

                    ‒ « La place d’Ovide dans la bibliothèque de Conrad de
                        Hirsau », dans D. Nebbiai-Dalla Guarda et J.-F. Genest, Du
                            copiste au collectionneur. Mélanges d’histoire des textes et des
                            bibliothèques en l’honneur d’André Vernet, Turnhout, Brepols, 1998,
                        p. 137‑152.

                    ‒ « Classiques (Imitation des) », dans C. Gauvard, A. de Libera
                        et M. Zink (éd.), 2002, p. 298‑300.

                    ‒ « Belles-lettres et mauvais rêves. De quelques cauchemars
                        monastiques des 
                            X
                        e et 
                            XI
                        e siècles », dans A. Corbellari et
                        J.-Y. Tilliette (éd.), Le Rêve médiéval. Études
                            littéraires, Genève, Droz, 2007.

                    Timpanaro, Sebastiano, Virgilianisti antichi
                            e tradizione indiretta, Florence, Leo S. Olschki, 2001.

                    ‒ La Genèse de la méthode de Lachmann,
                        trad. par A. Cohen-Skalli et A. Segonds, Paris, Les Belles Lettres [1963]
                        2016.

                    Tommasi, Chiara O., « Il nome segreto di Roma tra antiquaria ed
                        esoterismo. Una riconsiderazione delle fonti », Studi
                            Classici e Orientali, 60, 2014, p. 187‑219.

                    Tondo, Isabella, « A lume di naso. Per una storia antica
                        dell’olfatto », I Quaderni del Ramo d’oro [En ligne],
                        2, 2009, p. 101‑110.

                    Townend, Gavin B., « The Fading of Memmius », The Classical Quarterly, n. s. 28, 1978, p. 267‑283.

                    ‒ « C. Oppius on Julius Caesar », The
                            American Journal of Philology, 108, 1987, p. 325‑342.

                    Tress, Heather van, Poetic Memory : Allusion
                            in the Poetry of Callimachus and the Metamorphoses of Ovid, Leyde,
                        Brill, 2004.

                    Trinquier, Jean, « Parcs à gibier, parcs de chasse, “paradis”
                        dans le monde romain : quid ad Persiam ? », dans
                        É. Morvillez (éd.), 2014, p. 179‑210.

                    Turcan, Robert, « Deux notes dionysiaques », Mélanges d’archéologie et d’histoire, 79, 1, 1967, p. 135‑151.

                    Tutrone, Fabio, « Lucrezio e la biologia di Aristotele »,
                        Bollettino della Fondazione Nazionale « Vito Fazio Allmayer », 35, 1‑2,
                        2006, p. 65‑105.

                    ‒ « Blood, Sweat and Tears. Between Atoms and Humours.
                        Lucretius’ Didactic Poetry as a Model of Integrated and Bifocal
                        Physiology », dans M. Horstmanshoff, H. King et C. Zittel (éd.), 2012,
                        p. 83‑102.

                    ‒ « Libraries and intellectual debate in the late Republic :
                        The case of the Aristotelian corpus », dans J. König, A. Oikonomopoulou et
                        G.Woolf (éd.), 2013.

                    Ullman, B. L., « Tibullus in the Mediaeval Florilegia », Classical Philology, 23, 2, 1928, p. 128‑174.

                    Urlichs, Karl L. von, « Zu Ammianus Marcellinus », Rheinisches Museum, n. s. 26, 1871, p. 638.

                    Usener, Hermann, M. Annaei Lucani Commenta
                            Bernensia, Leipzig, Teubner, 1869.

                    ‒ Epicurea, Leipzig, Teubner, 1887.

                    Van Damme, Stéphane, À toutes voiles vers la
                            vérité. Une autre histoire de la philosophie au temps des Lumières,
                        Paris, Seuil, 2014.

                    Valerio, Vladimiro, « L’Atlante Farnese e la rappresentazione
                        delle costellazioni », dans E. Lo Sardo (éd.), Eureka !
                            Il genio degli antichi, Naples, Electa, 2005.

                    Valette-Cagnac, Emmanuelle, La Lecture à Rome. Rites et
                            pratiques, Paris, Belin, 1997.

                    – « Vtraque Lingua. Critique de la notion
                        de bilinguisme », dans F. Dupont et E. Valette-Cagnac (éd.), 2005, p. 7‑35.

                    ‒ « Plus attique que la langue des Athéniens. Le grec
                        imaginaire des Romains », dans F. Dupont et E. Valette-Cagnac (éd.), 2005,
                        p. 37‑79.

                    Vallar, Sandrine, « Folie et droit romain – Quelques
                        observations », Criminocorpus [En ligne], Folie et
                        justice de l’Antiquité à l’époque contemporaine, 2016.

                    Venturi, Franco, La Jeunesse de Diderot
                            (1713‑1753), trad. par J. Bertrand, Paris, A. Skira, 1939.

                    Vernet, André, « Virgile au Moyen Âge », Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et
                            Belles-Lettres, 126, 4, 1982, p. 761‑772.

                    Vesperini, Pierre, « Que faisaient dans la baie de Naples
                        Pison, Philodème, Virgile et autres Épicuriens romains ? », Mélanges de l’école française de Rome. Antiquité, 121, 2, 2009, p. 515‑543. 

                    ‒ « Cicéron, Trebatius Testa, et la crux
                        de Cic., Fam., 7, 12, 1 », Revue de
                            philologie, 85, 1, 2011, p. 155‑173. 

                    ‒ La philosophia et ses
                            pratiques d’Ennius à Cicéron, Rome, 2012.

                    « Comment les philosophes ont légitimé la tyrannie », dans
                        L. Boulègue, H. Casanova-Robin et C. Lévy (éd.), Le Tyran.
                            Figures du pouvoir absolu dans la littérature latine de l’Antiquité à la
                            Renaissance, Paris, Classiques Garnier, 2013, p. 33‑54. 

                    ‒ « Le sens du mot humanitas à Rome », Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité [En
                        ligne], 127, 1, 2015 a.

                    ‒ « La poésie didactique. Une invention des Modernes », Anabases, 21, 2015 b, p. 25‑38. 

                    ‒ « Au-delà du sens. Les logoi
                        philosophoi face aux images », Mètis, n. s. 13,
                        2015 c, p. 123‑150.

                    ‒ Droiture et mélancolie. Sur les écrits de
                            Marc Aurèle, Verdier, Paris, 2016 a.

                    ‒ « Vivre avec et selon les dieux », Philosophie Magazine, 105, 2016 b.

                    ‒ « Épicure et le religieux. En réponse aux observations de
                        Marcel Conche », Philosophie Magazine, 2017 a.

                    ‒ « Qu’est-ce que les logoi
                        philosophoi ? » (à paraître dans la Revue de
                        Synthèse), 2017 b. 

                    ‒ « De Thalès à Anaxagore : les Ioniens à l’école des dieux »
                        (à paraître dans Kernos), 2017 c.

                    ‒ « Petronius Antigénidès », notice pour le Dictionnaire des Philosophes Antiques, 2017 d.

                    ‒ (éd.), Philosophari. Usages romains des
                            savoirs grecs sous la République et sous l’Empire, Paris, Classiques
                        Garnier, 2017.

                    Veyne, Paul, Les Grecs ont-ils cru à leurs
                            mythes ? Essai sur l’imagination constituante, Paris, Points, [1983]
                        2014.

                    Vignaux, Paul, La Pensée au Moyen Âge,
                        Paris, J. Vrin [1938] 2004.

                    Villani,
                        Donata, « Entre imitatio Alexandri et imitatio Herculis. Pompée et l’universalisme
                        romain », Pallas, 90, 2012, p. 335‑350.

                    Ville, Georges, La Gladiature en Occident des
                            origines à la mort de Domitien, Rome, École française de Rome,
                        1981.

                    Volk, Katharina, The Poetics of Latin
                            Didactic : Lucretius, Vergil, Ovid, Manilius, Oxford, Oxford
                        University Press, 2002.

                    Vollenweider, Marie-Louise et Avisseau-Broustet, Mathilde, Camées et intailles. Les portraits grecs du Cabinet des
                            médailles, 2 vols., Paris, Bibliothèque nationale de France, 1995.

                    Von den Hoff, Ralf, Philosophenporträts des
                            Früh-und Hochnellenismus, Munich, Biering & Brinkmann,
                        1994.

                    Wain, John, The Journals of James Boswell,
                            1762‑1795, Londres, Mandarin, 1992.

                    Walker, G. S. M., Sancti Columbani Opera,
                        Dublin, Veritas, [1957] 2015.

                    Wallace, Rex, An Introduction to Wall
                            Inscriptions from Pompeii and Herculaneum, Wauconda,
                        Bolchazy-Carducci Publishers, 2005.

                    Wallace-Hadrill, Andrew, « Pliny the Elder and Man’s Unnatural
                        History », Greece & Rome, 37, 1990, p. 80‑96.

                    Walser, Ernst, Poggius Florentinus. Leben und
                            Werke, Leipzig, Teubner, 1914.

                    Waszink, Jan H., Biene und Honig als Symbol
                            des Dichters und der Dichtung in der griechisch-römischen Antike,
                        Opladen, Westdt. Verlag, 1974.

                    – Quinti Septimi Florentis Tertulliani De
                            Anima, Leyde – Boston, Brill, [1947] 2010.

                    Wenzel, Siegfried, Latin Sermon Collections
                            from Later Medieval England : Orthodox Preaching in the Age of
                        Wyclif, Cambridge, Cambridge University Press, 2005.

                    Wersinger, Anne-Gabrièle, La Sphère et
                            l’intervalle. Le schème de l’Harmonie dans la pensée des anciens Grecs
                            d’Homère à Platon, Grenoble, Jérôme Millon, 2008.

                    Wesch-Klein, Gabriele, Funus Publicum. Eine
                            Studie zur öffentlichen Beisetzung und Gewährung von Ehrengräbern in Rom
                            und den Westprovinzen, Stuttgart, F. Steiner, 1993.

                    Whitlatch, Lisa A., The Hunt for Knowledge :
                            Hunting in Latin Didactic Poets (diss.), Rutgers University, 2013.

                    Wigodsky, Michael, « The Alleged Impossibility of Philosophical
                        Poetry », dans D. Obbink (éd.), 1995, p. 58‑68.

                    Will, Édouard, Histoire politique du monde
                            hellénistique, Paris, Seuil, 2003 [les deux tomes parus
                        respectivement en 19792 [1966] et 19822 [1967]
                        sont réunis en un seul volume].

                    Williams, Gareth D. et Volk, Katharina (éd.), Roman Reflections : Studies in Latin Philosophy, Oxford, Oxford
                        University Press, 2015.

                    Williams, Gordon W., « Libertino Patre Natus : True
                        or False ? », dans S. J. Harrison (éd.), Homage to
                            Horace : A Bimillenary Celebration, Oxford, Clarendon Press, 1995,
                        p. 296‑313.

                    Williams, Jeffrey J., « Critical Self-Fashioning : An Interview
                        with Stephen Greenblatt », Minnesota Review, n. s.
                        71‑72, 2008, p. 47‑61.

                    Wilson, Kathryn Dorothy, Signs in the Song :
                            Scientific poetry in the Hellenistic Period (thèse), Université de
                        Pennsylvannie, 2015.

                    Wiltshire, Susan F., « Nunc age
                        – Lucretius as Teacher », The Classical Bulletin, 50,
                        1973, p. 33‑37.

                    Wimmel, Walter, Kallimachos in Rom. Die
                            Nachfolge seines apologetischen Dichtens in der Augusteerzeit,
                        Wiesbaden, F. Steiner, 1960.

                    Winiarczyk, Marek, The Sacred History of
                            Euhemerus of Messene, Berlin, De Gruyter, 2013.

                    Winnicott, Donald, Conversations
                        ordinaires, tr. fr. par B. Bost, Paris, Gallimard, 2004.

                    Wirth, Jean, « “Libertins” et “épicuriens”. Aspects de
                        l’irréligion au 
                            XVI
                        e siecle », Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance, 39, 3, 1977, p. 601‑627.

                    – « Jésus gâche les noces à Cana », dans
                        E. Pibiri, F. Abbott (éd.), Féminité et masculinité
                            altérées. Transgression et inversion des genres au Moyen Âge,
                        Florence, Sismel – Edizioni del Galluzzo, 2017, p. 93‑119.

                    Wiseman, Timothy P., New Men in the Roman
                            Senate, 139 B.C.-14 A.D., Londres, Oxford University Press, 1971.

                    – Historiography and Imagination : Eight
                            Essays on Roman Culture, Exeter, University of Exeter Press, 1994.

                    – Unwritten Rome, Exeter, University of
                        Exeter Press, 2008.

                    – Remembering the Roman People : Essays on
                            Late-Republican Politics and Literature, Oxford, Oxford University
                        Press, 2009.

                    Yates, Frances, The Rosicrucian
                        Enlightenment, Oxford – New York, Routledge, 2002 [1972].

                    – Giordano Bruno and the Hermetic
                        Tradition, Oxford – New York, Routledge, 2009 [1964].

                    Zanker, Paul, La maschera di Socrate.
                            L’immagine dell’intellettuale nell’arte antica, trad. par F. De
                        Angelis, Turin, Einaudi, [1995] 2009.

                    Zetzel, James E. G., Latin Textual Criticism
                            in Antiquity, Salem, Ayer, [1972] 1984.

                    – Marginal Scholarship and Textual Deviance :
                            The Commentum Cornuti and The Early Scholia on Persius, Londres,
                        Institute of Classical Studies, University of London, 2005.

                    – « Philosophy Is in the Streets », dans
                        G. D. Williams et K. Volk (éd.), 2015, p. 50‑62.

                    Ziegler, Konrat, « Der Tod des Lucretius », Hermes, 61, 1936, p. 421‑440.

                    Ziegelbauer, Magnoaldo, Historia rei
                            literariae ordinis S. Benedicti, 4 vols., Augsbourg, Sumptibus
                        M. Veith, 1754.

                    Ziolkowski, Jan M. et Putnam, Michael C. J. (éd.), The
                            Virgilian Tradition : The First Fifteen Hundred Years, New Haven,
                        Yale University Press, 2008.

                    Zink, Michel, « Auteur et autorité au Moyen Âge », dans
                        A. Compagnon (éd.), De l’autorité. Colloque annuel 2007 du
                            Collège de France, Paris, Odile Jacob, 2008, p. 143‑158. 

                    Zucker, Arnaud, « Y a-t-il un modèle aristotélicien
                        d’encyclopédisme ? », dans A. Zucker (éd.), 2013, p. 55‑80.

                    – (éd.), Encyclopédire. Formes de l’ambition
                            encyclopédique dans l’Antiquité et au Moyen Âge, Turnhout, Brepols,
                        2013.

                    
                

            

        
    
        
            
                
                
                    
                        REMERCIEMENTS
                    
                

                
                      




                    « C’est le sort réservé à quiconque veut traiter des problèmes
                        de culture », écrivait Johannes Huizinga, « que de s’aventurer sur des
                        terrains variés qui ne lui sont pas familiers1256 ».

                    Au cours de ces pérégrinations, il faut demander sa route bien
                        souvent. 

                    Que trouvent ici l’expression de ma reconnaissance tous les
                        collègues qui ont eu la gentillesse de répondre à mes questions ou de
                        m’envoyer leurs travaux : Clifford Ando, Osvalda Andrei, Étienne Anheim,
                        Robert B. Babcock, Andreas Bagordo, Angela Ballone, Hervé Baudry, Francesco
                        Bausi, Stefano Benedetti, Rebecca Benefiel, Jean-François Bert, Sandra
                        Boehringer, Mayotte Bollack, Corinne Bonnet, Emmanuel Botte, Patrick
                        Boucheron, Jean-Patrice Boudet, Olivier Boulnois, Laurence Brockliss,
                        Clément Bur, Richard Burgess, Philippe Büttgen, Claude Calame, Giuseppe
                        Camodeca, Luciano Canfora, Candida Carella, Nathalie Caron, Jean-Pierre
                        Cavaillé, Andrea Ceccarelli, Matteo Ceporina, Johannes Christes, Jeffrey
                        Collins, François Cornilliat, Line Cottegnies, Jean-François Cottier, Frank
                        Coulson, Cyril Courrier, Denis Crouzet, Matthias Dall’Asta, Jean-Michel
                        David, Jan-Hendryk de Boer, Maria Luisa Delvigo, Mireille Demaules, Helen
                        Dixon, Maria Pia Donato, Tiziano Dorandi, Denis Drysdall, Florence Dupont,
                        Maria Cristina Figorilli, Richard Figuier, Enrico Flores, Georges Forestier,
                        Nathalie Froeliger, Joana Gomes, Pedro Pablo Fuentes González, David Ganz,
                        Alessandro Garcea, Carlo Ginzburg, Valeria Giontella, Richard Goulet et
                        Marie-Odile Goulet-Cazé, Monique Goullet, Francis Goyet, Charles Guérin,
                        Anita Guerreau-Jalabert, Jean-Baptiste Guillaumin, Luca Giuliani, David
                        Gura, Valerie Hayaert, Michael Herren, Hervé Inglebert, José Kany-Turpin,
                        Robert A. Kaster, Renée Koch-Piettre, Catherine König-Pralong, Erik Kwakkel,
                        Thibaud Lanfranchi, Joern Lang, Jean-Pierre Lefebvre, Brigitte Le Guen,
                        Marie-Adeline Le Guennec, Frank Lestringant, Carlos Lévy, Jacques et Beata
                        Lévy, Pietro Li Causi, Anne Lippens, Enrico Livrea, Francesca Longo
                        Auricchio, Concetta Luna, Susanna Longo, Maria Losito, Dario Mantovani,
                        Antony McKenna, José Meirinhos, Jean Meyers, Andrei Minzetanu, Claudia
                        Moatti, Éric Morvillez, Alain Mothu, Philippe Moreau, Trevor Murphy, Valérie
                        Naas, Thomas Nelson, Yannick Nexon, Elena Nicoli, Dmitri Nikulin, David
                        Norbrook, Ezio Ornato, Mariantonietta Paladini, Ada Palmer,
                            Massimiliano
                        Papini, Monique Peyrafort, Lisa Piazzi, Maxime Pierre, Louis Pinto, William
                        Poole, Valentina Prosperi, Clémence Revest, Dinah Ribard, Aurélien Robert,
                        Umberto Roberto, Yves Roman, Antonella Romano, David Rundle, Gilles Sauron,
                        John Scheid, Emilio Sergio, Giuseppe Solaro, Mariken Teeuwen, Rodney
                        Thomson, Jean-Yves Tilliette, Nicolas Tran, Fabio Tutrone, Sandrine Vallar,
                        Stéphane Van Damme, Romas Viesulas, Jean-Louis Voisin, Robin Wahlsten
                        Böckerman, Anne-Gabrièle Wersinger, Jean Wirth, Hanno Wijsman, James Zetzel,
                        Bernhard Zimmermann, Michel Zink, Arnaud Zucker.

                    Il va de soi que je suis seul responsable des thèses de ce
                        livre, ainsi que des erreurs qui s’y trouveront.

                    Je voudrais remercier également, pour l’aide qu’ils m’ont
                        apportée, M. Sofiane Belilita, responsable de l’accueil à la bibliothèque de
                        l’École Normale Supérieure, et Mme Isabel Pereira Leite, responsable de
                        l’accueil de la bibliothèque de la Faculté des Lettres de l’Université de
                        Porto.

                    Enfin, j’adresse toute ma reconnaissance à Sophie de Closets et
                        à Antoine Lilti, qui ont accueilli ce projet chez Fayard, à Pauline Labey,
                        qui a été une éditrice extrêmement attentive, patiente et rigoureuse, ainsi
                        qu’à Patrick Weil, qui a accompagné et encouragé l’écriture de ce livre
                        depuis trois ans.

                    
                    
                    
                    
                    
                    
                    
                    
                     

                

            

        
    
        
            
                Index

                
                    
                     
                    
                        	Aristote 1, 2, 3, 4, 5
                        

             
       
                        	César, Jules 
                            
                        

                        	Chapoutot, Johann 1
                        

                       
                    
                        	Cicéron, Marcus Tullius Cicero, dit 1, 2
                        

                        	Cinéas 1, 2
                        

                   
                 
                        	Crassus (triumvir) 1
                        

                   
                        	Démocrite 1
                        

                      
                        	Denis (tyran) 1
                        

                     
                
              
                        	Épicure 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21
                        

                   
                        	Forli, Guido de, voir Guido Bonatti 1
                        

                        	Foucault, Michel 1
                        

                     
                    
                        	Greenblatt, Stephen 1, 14
                        

                    
                        	Hercule 1
                        

                    
                   	Keats, John 1
                        

                 
                     
                        	Leucippe 1
                        

               
                    
                        	Luscinus, Caius Fabricius 1
                        

                    
                 
                  
                        	Michel-Ange 2
                        

                    
              
                
                        	Philodème de Gadara 1, 2, 3, 4
                        

                    
              
                        	Platon 1, 2, 3
                        

             
                        	Pompée, Cnaeus Pompeius Magnus, dit 1
                        

                     
                        	Postumius, L. (consul) 1
                        

                   
                        	Ptolémée XII 1
                        

                   
                        	Pulcher, Publius Claudius 1
                        

                        	Pyrrhus d’Épire 1
                        

                    
                
                        	Séguier, Louis-Antoine 3
                        

               
                  
                  
                        	Timocrate 1
                        

                    
              
                
                        	Wakefield  2
                        

                        	Winnicott, Donald 1
                        

                    
                        	Zénon de Sidon 1
                        

                    

                

            

        
    OPS/cover/pagetitre.jpg
Pierre Vesperini

Lucrece

Archéologie d’un classique européen

Fayard





OPS/nav.xhtml

  
  
  Sommaire


		Couverture


		Page de titre


		Page de copyright


		Du même auteur


		Table des matières


		Introduction


		Prologue à Athènes


		Première partie - Les savoirs grecs dans la Rome de Lucrèce
		Chapitre I - Le monde de Lucrèce







		Conclusion


		Abréviations


		Notes


		Bibliographie


		Remerciements


		Index




Pagination de l'édition papier


		1


		2


		11


		12


		13


		14


		15


		16


		17


		18


		19


		20


		21


		22


		24


		25


		26


		27


		28


		29


		30



		285


		286


		287


		288


		289


		290


		291


		292


		293


		294


		295


		296




		355


		356


		357


		358


		359


		360


		361


		362


		363


		364


		365


		366


		367


		368


		369


		370


		371


		372


		373


		374


		375


		376


		377


		378


		379


		380


		381


		382


		383


		384


		385


		386


		387


		388


		389


		390


		391


		392


		393


		394


		395


		396


		397


		398


		399


		400


		401


		402


		411


		412


		413


		414


		415


		416


		417


		418


		419


		420



Guide

		Couverture

		Début du contenu

		Table des matières





OPS/images/p34-001.jpg





OPS/images/p35-001.jpg





OPS/images/p144-001.jpg





OPS/images/p197-001.jpg





OPS/images/p227-001.jpg





OPS/images/p256-001.jpg





OPS/images/p256-002.jpg





OPS/cover/cover.jpg
Pierre Vesperini

[.ucréece

Archéologie

d’un classique
curopéen

&

=

;‘é’

B

ge)

]

>

=)

=

oF

0

fayard





