




MALEBRANCHE

Œuvres

ÉDITION ÉTABLIE PAR GENEVIÈVE RODIS-LEWIS

AVEC LA COLLABORATION

DE GERMAIN MALBREIL

GALLIMARD

i



Tous droits de traduHion, de reproduction et d'adaptation
réservés pour tous les pays.

(2) Édifions Gallimard, 1979.



On trouvera pages 1330-1327 les principes de notre édition, ainsi que la
liste des sigles et abréviations utilisés pour les références courantes.







DE LA RECHERCHE

DE LA VÉRITÉ

Où l'on traite de la nature de l'esprit
de l'homme et de l'usage qu'il en doit fair

pour éviter l'erreur dans les sciences

Par N. MALEBRANCHE, prêtre
de l'Oratoire de Jésus

Sixième édition revue et augmentée
de plusieurs

ÉCLAIRCISSEMENTS

MDCCXII





DE LA RECHERCHE

DE LA VÉRITÉ

PRÉFACE

L'esprit de l'homme1 se trouve par sa nature comme
situé entre son Créateur, et les créatures corporelles;
car selon saint Augustin*3, il n'y a rien au-dessus de
lui que Dieu, ni rien au-dessous que des corps. Mais
comme la grande élévation où il est au-dessus de toutes
les choses matérielles, n'empêche pas qu'il ne leur soit
uni, et qu'il ne dépende même en quelque façon d'une
portion de la matière, aussi la distance infinie, qui se
trouve entre l'Être souverain et l'esprit de l'homme,
n'empêche pas qu'il ne lui soit uni immédiatement, et
d'une manière très intime. Cette dernière union-l'élève

au-dessus de toutes choses. C'est par elle qu'il reçoit sa
vie, sa lumière et toute sa félicité; et saint Augustin
nous parle en mille endroits de ses ouvrages de cette
union, comme de celle qui est la plus naturelle, et la
plus essentielle à l'esprit. Au contraire l'union de l'esprit
avec le corps, abaisse l'homme infiniment; et c'est
aujourd'hui la principale cause de toutes ses erreurs et
de toutes ses misères.

Je ne m'étonne pas que le commun des hommes, ou
que les philosophes païens ne considèrent dans l'âme,
que son rapport et son union avec le corps, sans y
reconnaître le rapport et l'union qu'elle a avec Dieu;

Nihil eH potentius Ma creatura, qtiae mens dicitur rationalis, nihil
est sublimius. Quidquid supra illam eH,jam creator eH (Trait, in Joan.
XXIII).

Oupd rationali anima melius efî, omnibus consentientibus, Deus est
(Aug.«).



De la recherche de la vérité

mais je suis surpris que des philosophes chrétiens, qui
doivent préférer l'esprit de Dieu à l'esprit humain,
Moïse à AriStote, saint Augustin à quelque misérable
commentateur d'un philosophe païen, regardent plutôt
l'âme comme la forme du corps', que comme faite à
l'image et pour l'image de Dieu"; c'eSt-à-dire, selon
saint Augustin*, pour la vérité à laquelle seule elle est
immédiatement unie. Il est vrai qu'elle est unie au corps,
et qu'elle en est naturellement la forme mais il eSt vrai
aussi qu'elle est unie à Dieu d'une manière bien plus
étroite, et bien plus essentielle. Ce rapport qu'elle a à
son corps pourrait n'être pas; mais le rapport qu'elle
a à Dieu, est si essentiel, qu'il est impossible de concevoir
que Dieu puisse créer un esprit sans ce rapport.

Il est évident que Dieu ne peut agir que pour lui-
même4 qu'il ne peut créer les esprits que pour le
connaître, et pour l'aimer; qu'il ne peut leur donner
aucune connaissance, ni leur imprimer aucun amour,
qui ne soit pour lui, et qui ne tende vers lui; mais il
a pu6 ne pas unir à des corps, les esprits qui y sont main-
tenant unis. Ainsi le rapport que les esprits ont à Dieu,eSt naturel, nécessaire, et absolument indispensable;
mais le rapport de notre esprit à notre corps, quoique
naturel à notre esprit, n'eSt point absolument nécessaire,
ni indispensable.
Ce n'est pas ici le lieu d'apporter toutes les autorités

et toutes les raisons, qui peuvent porter à croire qu'il
est plus de la nature de notre esprit d'être uni à Dieu,
que d'être uni à un corps; ces choses nous mèneraient
trop loin. Pour mettre cette vérité dans son jour, il
serait nécessaire de ruiner les principaux fondements
de la philosophie païenne, d'expliquer les désordres du
péché, de combattre ce qu'on appelle faussement expé-
rience, et de raisonner contre les préjugés et les illusionsdes sens. Ainsi il eSt trop difficile de faire parfaitement
comprendre cette vérité au commun des hommes, pour
l'entreprendre dans une préface.

Ad ipsam similitudinem non omnia /alla sunt, sed sola subHantia
rationalis quare omnia per ipsam, sed ad ipsam, non nisi anima ralionalis
Itaqm subfiantia rationalis et per ipsant faSa est, et ad ipsam non enim
elî ulla natura interposita (Lib. imp. de Gen. ad litt.)

Reltissime dicititr faSus ad imaginem et similitudinem Dei, non enim
aliter imommutabilem veritatem posset mente conspicere (De vera rel.')



Préface

Cependant, il n'est pas malaisé de la prouver à des
esprits attentifs, et qui sont instruits de la véritable
philosophie. Car il suffit de les faire souvenir, que la
volonté de Dieu réglant la nature de chaque chose, il
est plus de la nature de l'âme d'être unie à Dieu par la
connaissance de la vérité, et par l'amour du bien, que
d'être unie à un corps, puisqu'il est certain, comme on
vient de le dire, que Dieu a fait les esprits pour le

connaître et pour l'aimer, plutôt que pour informer descorps. Cette preuve est capable d ébranler d'abord les
esprits un peu éclairés, de les rendre attentifs, et ensuite
de les convaincre; mais il est moralement impossible
que des esprits de chair et de sang, qui ne peuvent
connaître que ce qui se fait sentir, puissent être jamais
convaincus par de semblables raisonnements. Il faut
pour ces sortes de personnes des preuves grossières et
sensibles, parce que rien ne leur paraît solide, s'il ne
fait quelqueimpression sur leurs sens.

Le péché du premier homme a tellement affaibli
l'union de notre esprit avec Dieu, *qu'elle ne se fait
sentir qu'à ceux dont le cœur est purifié, et l'esprit
éclairé; car cette union paraît imaginaire à tous ceux
qui suivent aveuglément les jugements des sens et les
mouvements des passions.

Au contraire, il a tellement fortifié l'union de notre
âme avec notre corps, qu'il nous semble que ces deux
parties de nous-mêmes ne soient plus qu'une même
substance; ou plutôt il nous a de telle sorte assujettis
à nos sens et à nos passions, que nous sommes portés
à croire, que notre corps est la principale des deux parties
dont nous sommes composés.

Lorsque l'on considère les différentes occupations
des hommes, il y a tout sujet de croire qu'ils ont un
sentiment si bas et si grossier d'eux-mêmes. Car comme
ils aiment tous la félicité', et la perfection de leur être,
et qu'ils ne travaillent que pour se rendre plus heureux

et plus parfaits, ne doit-on pas juger qu'ils ont plusd'estime de leur corps et des biens du corps, que de leur
esprit et des biens de l'esprit, lorsqu'on les voit presque
toujours occupés aux choses qui ont rapport aux corps

Mens, quod non ~M/ ~< cum ~'y~j'jMea et &M//j'.f/Ma ?/
cohaeret, Mj< ~j/ veritati, quae similitudo et imago patris, et sapientia
~(Aug.,L~).<&GM.<</A').



De la recherche de la vérité

et qu'ils ne pensent presque jamais à celles qui sont
absolument nécessaires à la perfection de leur esprit ?

Le plus grand nombre ne travaille avec tant d'assi-
duité et de peine que pour soutenir une misérable vie,
et pour laisser à leurs enfants quelques secours nécessaires
à la conservation de leur corps.

Ceux, qui par le bonheur, ou le hasard de leur nais-
sance, ne sont point sujets à cette nécessité, ne font pas
mieux connaître par leurs exercices et par leurs emplois,
qu'ils regardent leur âme comme la plus noble partiedeleur être. La chasse, la danse, le jeu, la bonne chère
sont leurs occupations ordinaires. Leur âme esclave
du corps estime et chérit tous ces divertissements1
quoique tout à fait indignes d'elle. Mais parce que leur
corps a rapport à tous les objets sensibles, elle n'eN:
pas seulement esclave du corps, mais elle l'e~t encore,
par le corps ou à cause du corps, de toutes les choses
sensibles. Car c'est par le corps qu'ils sont unis à leurs
parents, à leurs amis, à leur ville, à leur charge, et à tous
les biens sensibles, dont la conservation leur paraît
aussi nécessaire et aussi estimable, que la conservation
de leur être propre. Ainsi le soin de leurs biens et le
désir de les augmenter, la passion pour la gloire et pour
la grandeur les agite et les occupe infiniment plus que la
perfection de leur âme.

Les savants mêmes, et ceux qui se piquent d'esprit,
passent plus de la moitié de leur vie dans des actions
purement animales, ou telles qu'elles donnent à penser
qu'ils font plus d'état de leur santé, de leurs biens et de
leur réputation, que de la perfection de leur esprit. Ils
étudient plutôt pour acquérir une grandeur chimérique,
dans l'imagination des autres hommes, que pour donner
à leur esprit plus de force et plus d'étendue. Ils font de
leur tête une espèce de garde-meuble, dans lequel ils
entassent sans discernement et sans ordre, tout ce qui
porte un certain caractère d'érudition; je veux dire tout
ce qui peut paraître rare et extraordinaire, et exciter
l'admiration des autres hommes. Ils font gloire de res-
sembler à ces cabinets de curiosités et d'antiques, qui
n'ont rien de riche ni de solide, et dont le prix ne dépend
que de la fantaisie, de la passion et du hasard; et ils ne
travaillent presque jamais à se rendre l'esprit juste, et
à régler les mouvements de leur cceur.



Préface

Ce n'est pas toutefois que les hommes ignorent
entièrement qu'ils ont une âme, et que *cette âme est
la principale partie de leur être. Ils ont aussi été mille fois
convaincus par la raison et par l'expérience, que cen'est point un avantage fort considérable, que d'avoir
de la réputation, des richesses, de la santé pour quelques
années, et généralement que tous les biens du corps, et
ceux qu'on ne possède que par le corps, et qu'à cause
du corps, sont des biens imaginaires et périssables.
Les hommes savent qu'il vaut mieux être juste, que d'être
riche; être raisonnable, que d'être savant; avoir l'esprit
vif et pénétrant, que d'avoir le corps prompt et agile.
Ces vérités ne peuvent s'effacer de leur esprit, et ils les
découvrent infailliblement, lorsqu'il. leur plaît d'y
penser'. Homère, par exemple, qui loue son héros d'être
vite à la course*, eût pu s'apercevoir, s'il l'eût voulu,
que c'est la louange que l'on doit donner aux chevaux,
et aux chiens de chasse. Alexandre, si célèbre dans les
histoires par ses illustres brigandages, entendait quelque-
fois dans le plus secret de sa raison, les mêmes reproches
que les assassins et les voleurs, malgré le bruit confus
des flatteurs qui l'environnaient. Et César au passage du
Rubicon, ne put s'empêcher de faire connaître que ces
reproches l'épouvantaient, lorsqu'il se résolut enfin de
sacrifier à son ambition la liberté de sa patrie~.

L'âme, quoique unie au corps d'une manière fort
étroite, ne laisse pas d'être unie à Dieu, et dans le temps
même qu'elle reçoit par son corps ces sentiments vifset confus, que ses passions lui inspirent, elle reçoit de
la vérité éternelle** qui préside à son esprit, la connais-
sance de son devoir et de ses dérèglements. Lorsque son
corps la trompe, Dieu la détrompe; lorsqu'il la flatte,
Dieu la blesse; et lorsqu'il la loue, et qu'il lui applaudit,
Dieu lui fait intérieurement" de sanglants reproches,
et il la condamne par la manifestation d'une loi plus
pure et plus sainte, que celle de la chair qu'elle a suivie.Alexandre* n'avait pas besoin que les Scythes lui

Non exigua hominis portio, sed totius humanae universitatis ~MaM-
/M eft (Ambr., Hexaem., VI, vil').

Ubique veritas praesides omnibus faM~M te, simulque ~j--
pondes omnibus etiam diversa consulentibus. Liquide tu ~J~OM~~ sed
non liquide em~j audiunt. Omnes unde volunt consulunt, sed flon semper
quod volunt a/&&'M;/ (Aug., Co~ lib. X, cap. xxvi~).

Vid. Quint. Curt., lib. VII, cap. vm'.



De la /w~r~ la vérité

vinssent apprendre son devoir dans une langue étrangère;
il savait de celui même qui instruit les Scythes et les
nations les plus barbares, les règles de la justice qu'il
devait suivre. La lumière de la vérité, qui éclaire tout
le monde, l'éclairait aussi; et la voix de la nature,
*qui ne parle ni grec, ni scythe, ni barbare, lui parlait
comme au reste des hommes un langage très clair et
très intelligible. Les Scythes avaient beau lui faire des
reproches sur sa conduite, ils ne parlaient qu'à ses
oreilles; et Dieu ne parlant point à son cœur, ou plutôt
Dieu parlant à son cœur, mais lui n'écoutant que les
Scythes, qui ne faisaient qu'irriter ses passions, et qui
le tenaient ainsi hors de lui-même, il n'entendait point
la voix de la vérité, quoiqu'elle l'étonnât, et il ne voyait
point sa lumière, quoiqu'elle le pénétrât.

Il est vrai que notre union avec Dieu diminue et
s'affaiblit, à mesure que celle que nous avons avec les
choses sensibles augmente et se fortifie; mais il est
impossible que cette union se rompe entièrement, sans
que notre être soit détruit. Car encore que ceux qui
sont plongés dans le vice, et enivrés des plaisirs, soient
insensibles à la vérité, ils ne laissent pas d'y être unis.
**Elle ne les abandonne pas, ce sont eux qui l'aban-
donnent. Sa lumière luit dans les ténèbres", mais elle ne
les dissipe pas toujours; de même que *la lumière du
soleil environne les aveugles, et ceux qui ferment les
yeux, quoiqu'elle n'éclaire ni les uns ni les autres.
*Il en est de même de l'union de notre esprit

avec notre corps. Cette union diminue à proportion que

J~T in <~MMC/0 M~7a//M/~ nec H<~M, nec Gr~M, nec .L~M,
nec Bar~fa VERITAS, JM< o~/j et //M~M~ o~a~, J/w ~< ~<!fM~
(Aug., Co~/e~ lib. XI, cap. ni').

]~&/ar ~M/ </)~ a te orf«&r< MNM ~jc <?ff/~j' (Aug.,
E~ M/<M/ XXV').

.N~ ~M~ jo/ M~/<jyafM~ /<~M< et M~< y.
~~o/~ jo/~r~jMj e~, .r~~)~ej~ jc/e ~.f~j Sic et ~'a/M/M
Dei Do~/K~ J~j'~j C~j ~y~e/MMj' e~, quia ~e Mr/~j,MM~e ~M (Aug., rn!& /M ~ocy! XXXV').

Ce que je dis ici des deux unions de l'esprit avec Dieu, et
avec le cotps, se doit entendre selon la manière ordinaire de conce-
voir les choses. Car il est vrai que l'esprit ne peut être immédia-
tement uni qu'à Dieu je veux dire que l'esprit ne dépend vérita-
blement que de Dieu. Et s'il est uni aux corps, ou s'il en dépend,
c'est que la volonté de Dieu fait efHcacement cette union, qui
depuis le péché s'est changée en dépendance. On concevra" assez
ceci par la suite de l'ouvrageb.



Préface

celle que nous avons avec Dieu s'augmente; mais il
n'arrive jamais qu'elle se rompe entièrement que par
notre mort. Car quand nous serions aussi éclairés, et
aussi détachés de toutes les choses sensibles que les
apôtres, il est nécessaire depuis le péché, que notre esprit
dépende de notre corps, et que nous sentions la loi de
notre chair, résister et s'opposer sans cesse à la loi de
notre esprit.

L'esprit devient plus pur, plus lumineux, plus fort
et plus étendu à proportion que s'augmente l'union
qu'il a avec Dieu; parce que c'est elle qui fait toute sa
perfection. Au contraire il se corrompt, il s'aveugle, il
s'affaiblit, et il se resserre à mesure que l'union qu'il
a avec son corps s'augmente et se fortifie; parce que
cette union fait aussi toute son imperfection. Ainsi un
homme qui juge de toutes choses par ses sens, qui suit
en toutes choses les mouvements de ses passions, qui
n'aperçoit que ce qu'il sent, et qui n'aime que ce qui le
flatte, est dans la plus misérable disposition d'esprit où
il puisse être; dans cet état il est infiniment éloigné de
la vérité, et de son bien. Mais lorsqu'un homme* ne
juge des choses que par les idées pures de l'esprit, qu'il
évite avec soin le bruit confus des créatures, et que
rentrant en lui-même, il écoute son souverain maître
dans le silence de ses sens et de ses passions, il est impos-
sible qu'il tombe dans l'erreur.

Dieu ne trompe jamais ceux qui l'interrogent par
une application sérieuse, et par une conversion entière
de leur esprit vers lui, quoiqu'il ne leur fasse pas toujours
entendre ses réponses mais lorsque l'esprit se détour-
nant de Dieu se répand au dehors, qu'il n'interroge que
son corps pour s'instruire dans la vérité, qu'il n'écoute
que ses sens, son imagination, et ses passions qui lui
parlent sans cesse, il est impossible qu'il ne se trompe.
La sagesse et la perfection et la félicité ne sonta pas des
biens que l'on doive espérer de son corps il n'y a que
celui-là seul qui est au-dessus de nous, et de qui nous
avons reçu l'être, qui le puisse perfectionner.

C'est ce que saint Augustin nous apprend par ces belles

J~f isenim bene se inspiciens non expertus tanto a/</ intel-
lexisse .fMc~M~ quanto removere atque .rubducere intentionem mentis a
corporis ~)o/~ (Aug., De animae immort., cap. xl).



De la w~/Y' la vérité

paroles.* La sagesse éternelle, dit-il, eft le principe de toutes
les créatures capables d'intelligence, et cette sagesse demeurant
/o/yo~J la même, ne cesse jamais de parlerà ses créatures
dans le plus secret de leur raison, afin qu'elles se tournent vers
leur principe qu'il a que la vue de la sagesse éternelle
qui donne l'être aux esprits, qui puisse pour ainsi dire les
achever, et leur donner la dernière ~M dont ils sont
capables. Lorsque nous verrons Dieu tel ~~7 nous
serons semblablesà lui, dit l'apôtre saint Jean. Nous serons
par cette contemplation de la Vérité éternelle, élevés
à ce degré de grandeur auquel tendent toutes les créatures
spirituelles par la nécessité de leur nature. Mais pen-
dant que nous sommes sur la terre le poids du corps
*M~ l'esprit;il le retire sans cesse de la pré-
sence de son Dieu, ou de cette lumière intérieure qui
l'éclaire; il fait des efforts continuels pour fortifier son
union avec les objets sensibles; et il l'oblige de se repré-
senter toutes choses, non selon ce qu'elles sont en elles-
mêmes, mais selon le rapport qu'elles ont à la conservation
de la vie.

Le corps, selon le Sage, *remplit l'esprit d'un si
grand nombre de sensations, qu'il devient incapable de
connaître les choses les moins cachées la vue du corps
éblouit et dissipe celle de l'esprit, et il ea difficile d'aper-
cevoir nettement quelque vérité par les yeux de l'âme,
dans le temps que l'on fait usage des yeux du corps pour
la connaître. Cela fait voir que ce n'est que par l'attention
de l'esprit que toutes les vérités se découvrent, et que
toutes les sciences s'apprennent; parce qu'en effet l'atten-
tion de l'esprit n'est que son retour et sa conversion vers
Dieu, qui est notre seul *Maître, et qui seul nous
instruit de toute vérité, par la manifestation de sa

f(

Principium creaturae /M&e~~Aj aeterna sapientia, quod princi-
pium manens in se incommutabiliter, nullo modo M~a/ occulta MJ/'M-C/MM
vocationis /o~ ei creaturae, cuiprincipium ut foM~f/ id ex ~a

quod aliter formata ac ~a esse non possit (De Gen. ad litt.,

lib. I, ~fM~T cap. v~). ~OMMM r«~ ~)a~<r// ~CJ </ ~M~ ~OKM~ M<&-
bimus eum sicuti eft (I Joan., III, 2').

*Co~j'~o~foy~/e/)/g~M~~<~t!~(Sap.,ix,i;).
f~y-~a inhabitatio deprimit sensum multa <'0~«?, et difficile

a~~a~~ quae in terra sunt, et quae /M ~~&/ J~~ /Kt'M~/<M r/<~
labore (Sap., ix, 153).

Aug., De ~a*.



Préface

substance, commea parle* saint Auguftin, et sans l'entre-
mise d'aucune créature.

Il est visible par toutes ces choses, qu'il faut résister
sans cesse à l'effort que le corps fait contre l'esprit, et
qu'il faut peu à peu s'accoutumer à ne pas croire les
rapports que nos sens nous font de tous les corps qui
nous environnent, qu'ils nous représentent toujours
comme dignes de notre application, et de notre estime
parce qu'il n'y a rien de sensible à quoi nous devions
nous arrêter, ni de quoi nous devions nous occuper.
C'est une des vérités que la sagesse éternelle semble
avoir voulu nous apprendre par son incarnation
**car après avoir élevé une chair sensible à la plus haute
dignité qui se puisse concevoir, il nous a fait connaître
par l'avilissement où il a réduit cette même chair, c'est-à-
dire, par l'avilissement de ce qu'il y a de plus grand
entre les choses sensibles, le mépris que nous devons
faire de tous les objets de nos sens. C'est peut-être pour
la même raison que saint Paul disait, qu'il ne connais-
.MH'~M Jésus-Chrifl selon la chair car ce n'est pas à la
chair de Jésus-Christ qu'il faut s'arrêter, c'est à l'esprit
caché sous la chair; Caro vas fuit, quod habebat attende,

non quod e~ dit saint Augustin. Ce qu'il y a de visibleou de sensible dans Jésus-Christ, ne mérite nos adora-
tions, qu'à cause de l'union avec le Verbe, qui ne peut
être l'objet que de l'esprit seul.

Il est absolument nécessaire que ceux qui se veulent
rendre sages et heureux, soient entièrement convaincus,
et comme pénétrés de ce que je viens de dire. Il ne suffit
pas qu'ils me croient sur ma parole, ni qu'ils en soient

D~j M&M~7M /«~ in quo, eta ~& ~~M/e/<
/MH~ quae intelligibiliter lucent omnia (~7//0~ Mv. I).J/tj/M~af~ Ho~r (Chfi~tus) animam humanam et mentem fa/M~M/~y
/7 ?«? vegetari, non //&~Kay~ non beatificari, ~M SUBSTANTIA
Dei (Aug., T~. M Joan., XXIII). Nulla natura interposita (De
div. ?~ LXXXIII, quae~t. LP).

I/ <!M%m-f divina dicenda quae non ~&!M M J'A'~J
.rignis transcendit omnem humanam facultatem, sed et ~~XX hominem
agens, oftendit ei quo usque se propter ipsum <ey/~ non teneri
.fM.t~.f quibus videntur /a ~/raM<&t, M~e~)M jubet evolare,
simul t&~C~M/?J' quanta ~/t-~)OJ'J' et cur haec faciat, et ~a~ parvi
~M~ (Aug., De ordine, lib. II, cap. ix').Et si fO~HM'MJ' Jecundum carnem C~r~/<œ, jam non ~C«~
carnem novimus (11 Cot.~).

r~a~. M Joan., XXVII.



De la recherche de la vérité

persuadés par l'éclat d'une lumière passagère il est
nécessaire qu'ils le sachent par mille expériences, et
mille démonstrations incontestables Il faut que ces
vérités ne se puissent jamais effacer de leur esprit, et
qu'elles leur soient présentes dans toutes leurs études,
et dans toutes les autres occupations de leur vie.

Ceux qui prendront la peine de lire avec quelque
application l'ouvrage que l'on donne présentement
au public, entreront, si je ne me trompe, dans cette
disposition d'esprit. Car on y démontre en plusieurs
manières, que nos sens, notre imagination, et nos passions
nous sont entièrement inutiles pour découvrir la vérité
et notre bien; qu'ils nous éblouissent au contraire, et
nous séduisent en toutes rencontres; et généralement
que toutes les connaissances que l'esprit reçoit par le
corps, ou à cause de quelques mouvements qui se font
dans le corps, sont toutes fausses et confuses, par
rapport aux objets qu'elles représentent; quoiqu'elles
soient très utiles à la conservation du corps, et des biens
qui ont rapport aux corps.

On y combat plusieurs erreurs, et principalement
celles qui sont les plus universellement reçues, ou qui
sont cause d'un plus grand dérèglement d'esprit; et
l'on fait voir qu'elles sont presque toutes des suites de
l'union de l'esprit avec le corps. On prétend en plusieurs
endroits faire sentir à l'esprit sa servitude, et la dépen-
dance où il est de toutes les choses sensibles, afin qu'il
se réveille de son assoupissement, et qu'il fasse quelqu.es
efforts pour sa délivrance..

On ne se contente pas d'y faire une simple exposition
de nos égarements, on explique encore en partie la
nature de l'esprit. On ne s'arrête pas, par exemple, à faire
un grand dénombrement de toutes les erreurs par-
ticulières des sens, ou de l'imagination, mais on s'arrête
principalement aux causes de ces erreurs. On montre
tout d'une vue, dans l'explication de ces facultés, et des
erreurs générales dans lesquelles on tombe, un nombre
comme infini de ces erreurs particulières dans lesquelles
on peut tomber. Ainsi le sujet de cet ouvrage est l'esprit
de l'homme tout entier~. On le considère en lui-même,

on le considère par rapport aux corps, et par rapport
à Dieu. On examine la nature de toutes ses facultés;

on marque les usages que l'on en doit faire pour éviter



Préface

l'erreur. Enfin on explique la plupart des choses que
l'on a cru être utiles pour avancer dans la connaissance
de l'homme.

La plus belle, la plus agréable, et la plus nécessaire de
toutes nos connaissances, est sans doute la connaissance
de nous-mêmes~. De toutes les sciences humaines, la
science de l'homme est la plus digne de l'homme.
Cependant cette science n'est pas la plus cultivée, ni la
plus achevée que nous ayons Le commun des hommes
la néglige entièrement. Entre ceux mêmes qui se piquent
de science, il y en a très peu qui s'y appliquent, et il y en
a encore beaucoup moins qui s'y appliquent avec succès.
La plupart de ceux qui passent pour habiles dans le
monde, ne voient que fort confusément la différence
essentielle qui est entre l'esprit et le corps. Saint Augustin
même, qui a si bien distingué ces deux êtres, confesse
qu'il a été longtemps sans la pouvoir reconnaître*. Et
quoiqu'on doive demeurer d'accord qu'il a mieux
expliqué les propriétés de l'âme et du corps, que tous
ceux qui l'ont précédé, et qui l'ont suivi jusqu'à notre
siècle; néanmoins il serait à souhaiter qu'il n'eût pasattribué aux corps qui nous environnent, toutes les
qualités sensibles que nous apercevons par leur moyen;
car enfin elles ne sont point clairement contenues dans
l'idée qu'il avait de la matière. De sorte qu'on peut dire
avec quelque assurance, qu'on n'a point assez clairement
connu la différence de l'esprit et du corps, que depuis
quelques années.

Les uns s'imaginent bien connaître la nature de
l'esprit. Plusieurs autres sont persuadés qu'il n'est pas
possible d'en rien connaître. Le plus grand nombre
enfin ne voit pas de quelle utilité est cette connaissance,
et pour cette raison ils la méprisent. Mais toutes ces
opinions si communes, sont plutôt des effets de l'ima-
gination et de l'inclination des hommes, que des suites
d'une vue claire et distin&e de leur esprit. C'est qu'ils
sentent de la peine et du dégoût à rentrer dans eux-
mêmes, pour y reconnaître leurs faiblesses et leurs infir-
mités, et qu'ils se plaisent dans les recherches curieuses,
et dans toutes les sciences qui ont quelque éclat. Étant
toujours hors de chez eux, ils ne s'aperçoivent point

Ce~ lib. IV, cap. xv~.



Table

Notices, notes et variantes

DE LA RECHERCHE DE LA VÉRITÉ

Notice 1329g
'Ta~/M/< des différentes éditions et des sigles utilisés 1 }40
Notes et variantes 1~4;

RÉPONSE A M. REGIS /'e~/ra/i'~

Notice 1616

Note sur le texte 1617
Notes et variantes 1618

ÉCLAIRCISSEMENTS SUR LA RECHERCHE DE LA VÉRITÉ

Notice 1624
Notes et variantes 162;

CONVERSATIONS CHRÉTIENNES

Notice 17~3
Tableau des différentes éditions et des sigles utilisés 1731
Notes et variantes 1736




