Malebranche

(Euvres

EDITION ETABLIE PAR GENEVIEVE RODIS-LEWIS
AVEC LA COLLABORATION

DE GERMAIN MALBREIL

l§||‘||(7'l'||[~j1\'l E DE LA PLEIADE

arf






MALEBRANCHE

(Eyvres

I

EDITION ETABLIE PAR GENEVIEVE RODIS-LEWIS
AVEC LA COLLABORATION
DE GERMAIN MALBREIL

arf

GALLIMARD



Tous droits de traduttion, de reprodution et d’adaptation
réservés pour tous les pays.

© Editions Gallimard, 1979.



. On trowvera pages 1320-1327 les principes de notre édition, ainsi que la
liste des sigles et abréviations ubilisés pour les véférences courantes.









DE LA RECHERCHE
DE LA VERITE

Ou P’on traite de la nature de esprit
de ’homme et de I'usage qu’il en doit fair
pour éviter Perreur dans les sciences

Par N. MALEBRANCHE, prétre
de I’Oratoire de Jésus

Sixcieme édition revue et aygmentée
de plusienrs

ECLAIRCISSEMENTS

MDCCXII






DE LA RECHERCHE
« DE LA VERITE

PREFACE

L’esprit de ’homme! se trouve par sa nature comme
situé entre son Créateur, et les créatures corporelles;
car selon saint Augu&tin®s, il n’y a rien au-dessus de
lui que Dieu, ni rien au-dessous que des corps. Mais
comme la grande élévation ol il et au-dessus de toutes
les choses matérielles, n’empéche pas qu’il ne leur soit
uni, et qu’il ne dépende méme en quelque facon d’une
portion de la matiére, aussi la distance infinie, qui se
trouve entre I'Etre souverain et Desprit de ’homme,
n’empéche pas qu’il ne lui soit uni immédiatement, et
d’urie maniere trés intime. Cette derniére union Téleve
au-dessus de toutes choses. C’est par elle qu’il regoit sa
vie, sa lumiére et toute sa félicité; et saint Augustin
nous patle en mille endroits de ses ouvragess, de cette
union, comme de celle qui est la plus naturelle, et la
plus essentielle 4 esprit. Au contraire 'union de Pesprit
avec le corps, abaisse I’homme infiniment; et c’est
aujourd’hui la principale cause de toutes ses erreurs et
de toutes ses miséres. : ‘

Je ne m’étonne pas que le commun des hommes, ou
que les philosophes paiens ne considérent dans I’dme,
que son rapport et son union avec le corps, sans y
reconnaitre le rapport et 'union qu’elle a avec Dieu;

* Nibil est potentins illa creatura, quae mens dicitnr rationalis, nibil
est sublimins. Qnidguid supra illam est, jam creator et (Tradt. in Joan.
XXIII). _

Quod rationali anima melius eft, jbus consentientibus, Dens et

Aug.?).




4 De la recherche de la vérité

mais je suis surpris que des philosophes chrétiens, qui
doivent préférer Iesprit de Dieu a l'esprit humain,
Moise a Aristote, saint Augustin 2 quelque misérable
commentateur d’un philosophe paien, regardent plutot
Idme comme la forme du corps?, que comme faite 2
Iimage et pour limage de Dieu?; c’est-a-dire, selon
saint Augustin®*, pour la vérité 4 laquelle seule elle est
immédiatement unie. Il est vrai qu’elle est unie au corps,
et qu'elle en eét naturellement la forme ; mais il est vrai
aussi qu’elle est unie 4 Dieu d’une maniére bien plus
étroite, et bien plus essentielle. Ce rapport quelle a 2
son corps pourrait n’étre pas; mais le rapport qu’elle
a 2 Dieu, est si essentiel, qu’il e§t impossible de concevoir
que Dieu puisse créer un esprit sans ce rapport.

Il est évident que Dieu ne peut agir que pour lui-
méme* : quil ne peut créer les esprits (iue pour le
connaitre, et pour Paimer; qu’il ne peut leur donner
aucune connaissance, ni leur imprimer aucun amour,
qui ne soit pour lui, et qui ne tende vers lui; mais il
a pu® ne pas unir a des corps, les esprits qui y sont main-
tenant unis. Ainsi le rapport que les esprits ont 3 Dieu,
est naturel, nécessaire, et absolument indispensable;
mais le rapport de notre esprit & notre corps, quoique
naturel & notre esprit, n’est point absolument nécessaire,
ni indispensable.

Ce n’est pas ici le lien d’apporter toutes les autorités
et toutes les raisons, qui peuvent porter 4 croire qu’il
est plus de la nature de notre esprit d’étre uni 4 Dieu,
que d’étre upi 4 un corps; ces choses nous meéneraient
trop loin. Pour mettre cette vérité dans son jour, il
serait nécessaire de ruiner les principaux fondements
de la philosophie paienne, d’expliquer les désordres du
péché, de combattre ce qu’on appelle faussement expé-
rience, et de raisonner contre les préjugés et les illusions
des sens. Ainsi il et trop difficile de faire parfaitement
comprendre cette vérité au commun des hommes, pour
Ientreprendre dans une préface.

* Ad ipsam similitudinem non omnia falla sunt, sed sola subflantia
rationalis ; quare ommia per ipsam, sed ad ipsam, non nisi anima r alionalis
Ttague subftantia rationalis et per ipsam falla est, et ad ipsam ; non enim
eft ulla natura interposita (Lib. imp. de Gen. ad litt.)

Redissime dicitur faitus ad imaginem et similitudinem Dei, non enim
aliter incommutabilem veritatem posset mente conspicere (De vera rel3).



Préface 5

Cependant, il n’est pas malaisé de la prouver 4 des
esprits attentifs, et qui sont instruits de la véritable
philosophie. Car il suffit de les faire souvenir, que la
volonté de Dieu réglant la nature de chaque chose, il
est plus de la nature de I'dme d’étre unie 4 Dieu par la
connaissance de la vérité, et par 'amour du bien, que
d’étre unie 4 un corps, puisqu’il est certain, comme on
vient de le dire, que Dieu a fait les esprits pour le
connaitre et pour Paimer, plutot que pout z;r{zformer des
corps. Cette preuve est capable d’ébranler d’abord les
esprits un peu éclairés, de les rendre attentifs, et ensuite
de les convaincre; mais il e§t moralement impossible
que des esprits de chair et de sang, qui ne peuvent
connaitre que ce qui se fait sentir, puissent étre jamais
convaincus par de semblables raisonnements. Il faut
pour ces sortes de personnes des preuves grossiéres et
sensibles, parce que rien ne leur parait solide, s’il ne
fait quelque impression sur leurs sens.

Le péché du premier homme a tellement affaibli
I'union de notre esprit avec Dieu, *qu’elle ne se fait
sentir qu’a ceux dont le ceeur est purifié, et Iesprit
éclairé; car cette unjon parait imaginaire 4 tous ceux
qui suivent aveuglément les jugements des sens et les
mouvements des passions.

Au contraire, il a tellement fortifié 'union de notre
dme avec notre corps, qu’il nous semble que ces deux
parties de nous-mémes ne ‘soient plus qu’une méme
substance; ou plutét il nous a de telle sorte assujettis
4 nos sens et 4 nos passions, que NOUS SOMMES POrtés
4 croire, que notre corps est la principale des deux parties
dont nous sommes composés.

Lorsque Pon considere les différentes occupations
des hommes, il y a tout sujet de croire qu’ils ont un
sentiment si bas et si grossier d’eux-mémes. Car comme
ils aiment tous la félicité®, et la petfedtion de leur étre,
et qu’ils ne travaillent que pour se rendre plus heureux
et plus parfaits, ne doit-on pas juger qu’ils ont plus
d’estime de leur corps et des biens du corps, que de leur
esprit et des biens de Iesprit, lorsqu’on les voit presque
toujours occupés aux choses qui ont rapport aux corps

* Mens, quod non sentit, nisi cum purissima et beatissima est, nulli

cobaeret, nist ipsi veritati, quae similitudo et imago patris, et sapientia
dicitur (Aug., Lib. imp. de Gen..ad litt.V), . .



6 De la recherche de la vérité

et qu’ils ne pensent presque jamais 4 celles qui sont
absolument nécessaires 4 la perfe@tion de leur esprit?

Le plus grand nombre ne travaille avec tant d’assi-
duité et de peine que pour soutenir une misérable vie,
et pour laisser 4 leuts enfants quelques secours nécessaires
1 la consetvation de leur corps. . . :

Ceux, qui pat le bonheut, ou le hasard de leur nais-
sance, ne sont point sujets & cette nécessité, ne font pas
mieux connaitre par leurs exercices et par leurs emplois,
gu’ils tegardent leur 4me comme la plus noble partie

e leur étre. La chasse, la danse, le jeu, la bonne chére
sont leurs occupations ordinaires. Leur dme esclave
du corps eStime et chérit tous ces divertissements?
quoique tout 4 fait indignes d’elle. Mais parce que leur
corps a rapport i tous les objets sensibles, elle n’est
pas seulement esclave du corps, mais elle ’est encore,
par le corps ou 4 cause du cotps, de toutes les choses
sensibles. Car c’est par le corps qu’ils sont unis 4 leurs
patents, 4 leurs amis, 4 leur ville, a leur charge, et & tous
les biens sensibles, dont la conservation leur parait
aussi nécessaire et aussi estimable, que la conservation
de leur étre propre. Ainsi le soin de leurs biens et le
désir de les augmenter, la passion pour la gloire et pour
la grandeur les agite et les occupe infiniment plus que la
petfeétion de leur 4me. . -

Les savants mémes, et ceux qui.se piquent d’esprit,
passent plus de la moitié de leur vie dans des altions
purement animales, ou telles qu’elles donnent &' penser
qu’ils font plus d’état de leur santé, de leurs biens et de
leur réputation, que de la perfe&tion de leur esprit. Ils
étudient plutdt pour acquérir une grandeur chimérique,
dans I'imagination des autres hommes, que pour donner
3 leur esprit plus de force et plus d’étendue. Ils font de
leur téte une espéce de garde-meuble, dans lequel ils
entassent sans discernement et sans ordre, tout ce qui
porte un certain caraltere d’érudition; je veux dire tout
ce qui peut paraitre rare et extraordinaire, et exciter
Padmiration des autres hommes. Ils font gloire de res-
sembler 4 ces cabinets de curiosités et d’antiques, qui
n’ont rien de riche ni de solide, et dont le prix ne dépend
que de la fantaisie, de la passion et du hasard; et ils ne
travaillent presque jamais 4 se rendre Pesprit juste, et
a régler les mouvements de leur cceur. :



Préface 7

Ce n’est pas toutefois que les hommes ignorent
entiérement qu’ils ont une dme, et que *cette ime est
la principale partie de leur étre. Ils ont aussi été mille fois
convaincus par la raison et par expérience, que ce
n’est point un avantage fort considérable, que d’avoir
de la réputation, des richesses, de la santé pour quelques
années, et généralement que tous les biens du corps, et
ceux qu’on ne posseéde que par le corps, et qu'a cause
du corps, sont des biens imaginaires et périssables.
Les hommes savent qu’il vaut micux étre juste, que d’étre
riche; étre raisonnable, que d’étre savant; avoir I'esprit
vif et pénétrant, que d’avoir le corps prompt et agile.
Ces vérités ne peuvent s’effacer de leur esprit, et ils les
découvrent infailliblement, lorsqu’il. leur plait d’y
pensert. Homére, par exemple, qui loue son héros d’étre
vite 4 la courses, et pu s’apercevoir, §’il I’eit voulu,
que c’est la louange que 'on doit donner aux chevaux,
et aux chiens de chasse. Alexandre, si célébre dans les
histoires par ses illustres brigandages, entendait quelque-
fois dans le plus secret de sa raison, les mémes reproches
que les assassins et les voleurs, malgré le bruit confus
des flatteurs qui Penvironnaient. Et César au passage du
Rubicon, ne put s’empécher de faire connaitre que ces
reproches 1’épouvantatent, lorsqu’il se résolut enfin de
sacrifier 4 son ambition la liberté de sa patries.

I’ame, quoique unie au corps d’une maniére fort
étroite, ne laisse pas d’étre unie 4 Dieu, et dans le temps
méme qu’elle regoit par son corps ces sentiments vifs
et confus, que ses passions Iui inspirent, elle regoit de
la vérité éternelle** qui préside a son esprit, la connais-
sance de son devoir et de ses déréglements. Lorsque son
corps la trompe, Dieu la détrompe; lorsqu’il la flatte,
Dieu la blesse; et lorsqu’il la loue, et qu’il lui applaudit,
Dieu lui fait intérieurements de sanglants reproches,
et il la condamne par la manifestation d’une loi plus
pure et plus sainte, que celle de la chair qu’elle a suivie.

Alexandre®** n’avait pas besoin que les Scythes lui

* Non exigua hominis portio, sed totius humanae unsversitatis substan-
tia 5 (Ambr., Hexaem., VI, viit).

**& Ubigue veritas praesides jbus consulentibus te, simulque res-
pondes omnibus etiam diversa consulentibus. Liquide tu respondes, sed
non liguide omnes audiunt. Ommnes unde volunt consulunt, sed non semper
qriod volunt audimnt (Aug., Confess., lib. X, cap. xxvrs),

*+k Vid. Quint. Curt., lib. VIL, cap. virs,

7,




8 De /a recherche de la vérité

vinssent apprendre son devoir dans une langue étranggre;
il savait de celui méme qui inStruit les Scythes et les
nations les plus barbares, les régles de la justice qu’il
devait suivre. La lumiére de la vérité, qui éclaire tout
le monde, I’éclairait aussi; et la voix de la nature,
*qui ne parle ni grec, ni scythe, ni barbare, lui parlait
comme au re$te des hommes un langage trés clair et
trés intelligible. Les Scythes avaient beau lui faire des
reproches sur sa conduite, ils ne parlaient qu’a ses
oreilles; et Dieu ne parlant point 4 son cceur, ou plutodt
Dieu parlant 4 son cceur, mais lui n’écoutant que les
Scythes, qui ne faisaient qu’irriter ses passions, et qui
le tenaient ainsi hors de lui-méme, il n’entendait point
la voix de la vérité, quoiqu’elle I’étonnit, et il ne voyait
point sa lumiére, quoiqu’elle le pénétrit.

Il est vrai que notre union avec Dieu diminue et
s’affaiblit, 4 mesure que celle que nous avons avec les
choses sensibles augmente et se fortifie; mais il est
impossible que cette union se rompe entiérement, sans
que notre étre soit détruit. Car encore que ceux qui
sont plongés dans le vice, et enivrés des plaisirs, soient
insensibles 4 la vérité, ils ne laissent pas d’y étre unis.
**Elle ne les abandonne pas, ce sont eux qui I’aban-
donnent. Sa lumiére luit dans les ténébres®, mais elle ne
les dissipe pas toujours; de méme que ***]a lumiére du
soleil environne les aveugles, et ceux qui ferment les
yeux, quoiqu’elle n’éclaire ni les uns ni les autres.

****]] en est de méme de 'union de notre esprit
avec notre corps. Cette union diminue 4 proportion que

* Intus in domicilio cogitationis, nec Hebraea, nec Graeca, nec Latina,
nec Barbara VERITAS, sine oris et linguae organis, sine Strepitu syllabarum
(Aug., Confess., lib. X1, cap. rt).

* Vlidetur quasi ipse a te occidere cum tu ab ipso occidas (Aug.,
Enarr. 11’r\lj_p:a1m., XXV,

*%% Nam etiam sol ifte, et widentis faciem illufirat et caeci; [...]
ambolus sol praesens eft, sed praesente sole unus absens eft. Sic et Sapientia
Dei Dominus Jesus Chriftus ubique praesens efl, quia ubique ei? veritas,
ubique .S'aérienlia (Aug., Trafl. in ]g;n., XXXVY),

*xk% Ce que je dis ici des deux unions de Pesptit avec Dieu, et
avec le cotps, se doit entendre selon la maniére ordinaire de conce-
voir les choses. Car il est vrai que Pesprit ne peut étre immeédia-
tement uni qu’a Dieu; je veux dire que Desprit ne dépend vérita-
blement que de Dieu. Et s’il et uni aux cotps, ou s’il en dépend,
c’et que la volonté de Dieu fait efficacement cette union, qui
depuis le péché s’est changée en dépendance. On concevra® assez
ceci par la suite de 'ouvrage?.



Préface 9

celle que nous avons avec Dieu s’augmente; mais il
n'arrive jamais qu’elle se rompe entiérement que par
notre mort. Car quand nous serions aussi éclairés, et
aussi détachés de toutes les choses sensibles que les
apdtres, il est nécessaire depuis le péché, que notre esprit
dépende de notre cotps, et que nous sentions la loi de
notre chair, résister et s’opposer sans cesse 2 la loi de
notte esptit.

L’esprit devient plus pur, plus lumineux, plus fort
et plus étendu 4 proportion que s’augmente 'union
qu’il a avec Dieu; parce que c’est elle qui fait toute sa
perfeftion. Au contraire il se cotrompt, il s’aveugle, il
g’affaiblit, et il se resserre 4 mesure que Punion qu’il
a avec son corps s’augmente et se fortifie; parce que
cette union fait aussi toute son imperfeion. Ainsi un
homme qui juge de toutes choses par ses sens, qui suit
en toutes choses les mouvements de ses passions, qui
n’apergoit que ce qu’il sent, et qui n’aime que ce qui le
flatte, est dans la plus misérable disposition d’esprit ot
il puisse étre; dans cet état il est infiniment éloigné de
la vérité, et de son bien. Mais lorsqu’un homme* ne
juge des choses que par les idées pures de esprit, qu’il
évite avec soin le bruit confus des créatures, et que
rentrant en lui-méme, il écoute son souverain maitre
dans le silence de ses sens et de ses passions, il est impos-
sible qu’il tombe dans I’erreut.

Dieu ne trompe jamais ceux qui linterrogent par
une application sérieuse, et par une conversion entiére
de leur esprit vers lui, quoiqu’il ne leur fasse pas toujours
entendre ses réponses : mais lorsque Pesprit se détour-
nant de Dieu se répand au dehors, qu’il n’interroge que
son cotps pour s’instruire dans la vérité, qu’il n’écoute
que ses sens, son imagination, et ses passions qui lui
parlent sans cesse, il est impossible qu’il ne se trompe.
La sagesse et la perfe@ion et la félicité ne sonts pas des
biens que on doive espérer de son corps : il n’y a que
celui-la seul qui est au-dessus de nous, et de qui nous
avons regu I’étre, qui le puisse perfe@tionner,

Cest ce que saint Augustin nous apprend par ces belles

* Qunisenim bene se inspiciens non excpertus eft, tanto se aliguid intel-
lexcisse sincerius, quanto removere atgue subducere intentionem mentis a
corporis sensibus potuit (Aug., De animae immort., cap. Xb).



10 De la recherche de la vérité

paroles.* La sagesse éternelle, dit-il, eff le principe de tontes
les créatures capables d’intelligence, et cette sagesse demenrant
toujours la méme, ne cesse jamais de parler & ses créatures
dans le plus secret de leur raison, afin qu’elles se tonrnent vers
lenr principe : parce qu’il n’y a que la vue de la sagesse éternelle
gui donne étre ausc esprits, qui puisse pour ainsi dire les
achever, ¢t lenr donner la dernitre perfeftion dont ils sont
capables.** Lorsque nous verrons Dien tel qu’il eff, nons
serons semblables a lui, dit Pap6tre saint Jean. Nous serons
par cette contemplation de la Vérité éternelle, élevés
3 ce degré de grandeur auquel tendent toutes les créatures
spitituelles par la nécessité de leur nature. Mais pen-
dant que nous sommes sur la terre le poids du corps
*xk g ppesantit Desprit ; il le retire sans cesse de la pré-
sence de son Dieu, ou de cette lumiére intérieure qui
Péclaite; il fait des efforts continuels pour fortifier son
union avec les objets sensibles; et il Poblige de se repré-
senter toutes choses, non selon ce qu’elles sont en elles-
mémes, mais selon le rapport qu’elles ont a1a conservation
de la vie.

Le cotps, selon le Sage, ****remplit Pesprit d’un si
grand nombre de sensations, qu’il devient incapable de
connaitre les choses les moins cachées : la vue du corps
éblouit et dissipe celle de Iesprit, et il est difficile d’aper-
cevoir nettement quelque vérité par les yeux de 'dme,
dans le temps que l'on fait usage des yeux du corps pour
la connaitre. Cela fait voir que ce n’est que par I'attention
de Pesprit que toutes les vérités se découvrent, et que
toutes les sciences s’apprennent; parce qu’en effet Iatten-
tion de Iesprit n’est que son retour et sa conversion vets
Dieu, qui est notre seul *****Maitre, et qui seul nous
ingtruit de toute vérité, par la manifestation de sa

e

* Principiune creaturae intellednalis efi asterna sapientia, quod princi-
Dpium 5 in se i tabiliter, nullo modo cessat occulta inspirations
vocationis logui ef creaturae, cui principium ef3, ut convertatur ad 1d ex quo
et ; quod aliter formata ac perfelia esse non possit (De Gen. ad litt.,
lib. I, cap. v%).

*k Soimus quoniam cum apparuerit similes ei erimus, quoniam vide-
bimus eum sicuti eft (1 Joan., 111, 2%). .

**% Corpus quod corrumpitny aggravat animam (Sap., 1X, 15)-

*kxk Topreng inhabitatio deprimit sensum multa cogitantem, et difficile
aestimamns quae in terra sunt, et quae in prospeélu sunt inveninmus cum
labore (Sap., 1%, 15%). -

Fktxk Aug., De magiffrot.




Préface 11

substance, comme= parle* saint Augustin, et sans entre-
mise d’aucune créature.

T1 est visible par toutes ces choses, qu’il faut résister
sans cesse 4 U'effort que le cotps fait contre Pesprit, et
qu’il faut peu 4 peu s’accoutumer 2 ne pas croite les
rappotrts que nos sens nous font de tous les corps qui
nous environnent, qu’ils nous représentent toujouts
comme dignes de notre application, et de notte e§time :
parce qu’il 0’y a rien de sensible a2 quoi nous devions
nous arréter, ni de quoi nous devions nous occupet.
Ceest une des vérités que la sagesse éternelle semble
avoir voulu nous apprendre par son incarnation
**car aprés avoir élevé une chair sensible 4 la plus haute
dignité qui se puisse concevoir, il nous a fait connaitre
par Iavilissement ot il a réduit cette méme chair, c’est-a-
dire, par lavilissement de ce qu’il y a de plus grand
entre les choses sensibles, le mépris que nous devons
faire de tous les objets de nos sens. C’est peut-étre pour
la méme raison que saint Paul disait,*** gu’7/ ne connais-
sait plus Jésus-Christ selon la chair : car ce n’est pas 2 la
chair de Jésus-Christ qu’il faut s’arréter, c’est 2 esprit
caché sous la chair;**** Caro vas fuit, quod babebat attende,
non quod erat?, dit saint Augustin, Ce qu’il y a de visible
ou de sensible dans Jésus-Christ, ne mérite nos adora-
tions, qu’a cause de l'union avec le Vetbe, qui ne peut
étre objet que de ’esprit seul. : .

Il est absolument nécessaire que ceux qui se veulent
rendre sages et heureux, soient entiérement convaincus,
et comme pénétrés de ce que je viens de dite. 1l ne suffit
pas qu’ils me croient sur ma parole, ni qu’ils en soient

* Dens inlell;'gibili: lux, in quo, et a %uo, et 1per quem invelligibiliter
lucent, quae intelligibiliter lucent omnia (Solilog., liv. ).

Insinuavit nobis (ChriStus) animan: b am et tem rationale
[+.. ] non vegetari, non illuntinari, non beatificari, nisi ab ipsa SUBSTANTIA
De: (Aug., Tradl. in Joan., XXIII). Nulla natura interposita (De
div. quaesi. LXXXIII, quaest. LIY).

**} Jlla aufloritas divina dicenda eit, quae non solum in sensibilibus
signis transcendit omnem humanam facultatem, sed et ipsum hominer
agens, offendit ef quo usque se propler ipsumt depresserit, et non leneri
sensibus quibus videntur illa miranda, sed ad intelledium jubet evolare,
simul demonsirans et quanta hic possit, et cur haec faciat, et quam parvi
pendat (Aug., De ordine, lib. 11, cap. 1x?%).

*xk Lt s cognovimus secundum carneme Christum, jam non secundum
carnem novimus (11 Cot.3).

*¥¥% Trafl. in Joan., XXVII.




I2 De la recherche de la vérité

persuadés par Péclat d’une lumiére passagére : il est
nécessaire qu’ils le sachent par mille expériences, et
mille démonstrations incontestables : I faut que ces
vérités ne se puissent jamais effacer de leur esprit, et
quelles leur soient présentes dans toutes leurs études,
et dans toutes les autres occupations de leur vie.

Ceux qui prendront la peine de lire avec quelque
application Pouvrage que l'on donne présentement
au public, entreront, si je ne me trompe, dans cette
disposition d’esprit. Car on y démontre en plusieurs
maniétes, que nos sefls, notre imagination, et nos passions
nous sont entiérement inutiles pour découvrir la vérité
et notre bien; qu’ils nous éblouissent au contraire, et
nous séduisent en toutes rencontres; et généralement
que toutes les connaissances que esprit regoit par le
corps, ou 2 cause de quelques mouvements qui se font
dans le corps, sont toutes fausses et confuses, par
rapport aux objets qu’elles représentent; quoiqu’elles
soient trés utiles 2 la conservation du corps, et des biens
qui ont rapport aux corps. -

On y combat plusieurs erreurs, et principalement
celles qui sont les plus universellement regues, ou qui
sont cause d’un plus grand déréglement d’esprit; et
Pon fait voir qu’elles sont presque toutes des suites de
Punion de esprit avec le corps. On prétend en plusieurs
endroits faire sentir 4 ’esprit sa setvitude, et la dépen-
dance ot il est de toutes les choses sensibles, afin qu’il
se réveille de son assoupissement, et qu’il fasse quelques
efforts pour sa délivrance. . D

On ne se contente pas d’y faire une simple exposition
de nos égarements, on explique encore en partie la
nature de Pesprit. On ne s’arréte pas, par exemple, 4 faire
un grand dénombrement de toutes les erreurs pat-
ticuliéres des sens, ou de 'imagination, mais on s’arréte
ptincipalement aux causes de ces erreurs. On montre
tout d’une vue, dans ’explication de ces facultés, et des
erreurs générales dans lesquelles on tombe, un nombre
comme infini de ces etreurs particuliéres dans lesquelles
on peut tomber. Ainsi le sujet de cet ouvrage est Pesprit
de ’homme tout entier’. On le considére en lui-méme,
on le considére par rapport aux corps, et par rapport
3 Dieu. On examine Ia nature de toutes ses facultés;
on marque les usages que 'on en doit faire pour éviter



Préface 13

lerreur. Enfin on explique la plupart des choses que
Pon a cru étre utiles pour avancer dans la connaissance
de 'homme.

La plus belle, la plus agréable, et la plus nécessaire de
toutes nos connaissances, et sans doute la connaissance
de nous-mémest. De toutes les sciences humaines, la
science de I’homme et la plus digne de P'homme.
Cependant cette science n’est pas la plus cultivée, ni la
plus achevée que nous ayons : Le commun des hommes
la néglige entierement. Entre ceux mémes qui se piquent
de science, il y en a ttés peu qui s’y appliquent, etil y en
a encote beaucoup moins qui s’y appliquent avec succes.
La plupart de ceux qui passent pour habiles dans le
monde, ne voient que fort confusément la différence
essentielle qui est entre Pesprit et le corps. Saint Augustin
méme, qui a si bien distingué ces deux étres, confesse
qu’il a été longtemps sans la pouvoir reconnaitre*. Et
quoiqu’on doive demeurer d’accord qu’il a mieux
expliqué les propriétés de Pdme et du corps, que tous
ceux qui Pont précédé, et qui ont suivi jusqu’a notre
siecle; néanmoins il serait 4 souhaiter qu’il n’elit pas
attribué aux corps qui nous environnent, toutes les
qualités sensibles que nous apetcevons par leur moyen;
car enfin elles ne sont point clairement contenues dans
I'idée qu’il avait de la matiere. De sorte qu’on peut dire
avec quelque assurance, qu’on n’a point assez clairement
connu la différence de Pesprit et du corps, que depuis
quelques années. :

Les uns s’imaginent bien connaitre la nature de
Pesprit. Plusieurs autres sont persuadés qu’il n’est pas
possible d’en rien connaitre. Le plus grand nombre
enfin ne voit pas de quelle utilité est cette connaissance,
et pour cette raison ils la méprisent. Mais toutes ces
opinions si communes, sont plutét des effets de I'ima-
gination et de l'inclination des hommes, que des suites
d’une vue claite et distin&e de leur esprit. Cest qu’ils
sentent de la peine et du dégodt 4 rentrer dans eux-
mémes, pour y reconnaitre leurs faiblesses et leurs infir-
mités, et qu’ils se plaisent dans les recherches curieuses,
et dans toutes les sciences qui ont quelque éclat. Etant
toujours hors de chez eux, ils ne s’apercoivent point

* Confess., lib. IV, cap. xv?.



Table 1815

Notices, notes et variantes

DE LA RECHERCHE DE LA VERITE

Notice 1329
Tablean des différentes éditions et des sigles utilisés 1340
Notes et variantes 1345

REPONSE A M. REGIS [extraits]

Notice 1616
Note sur le texte 1617
Notes et variantes 1618

ECLAIRCISSEMENTS SUR LA RECHERCHE DE LA VERITE
Notice 1624
Notes et variantes 1625

CONVERSATIONS CHRETIENNES

Notice 1725
Tablean des différentes éditions et des sigles utilisés 1731
Notes et variantes 1736



BIBLIOTHEQUE DE LA PLEIADE

Ce volume contient :

DE LA RECHERCHE DE LA VERITE

Texte établi, présenté et annoté
par Geneviéve Rodis-Lewis

REPONSE A M. REGIS

[extraits]

ECLAIRCISSEMENTS
SUR LA RECHERCHE DE LA VERITE
Textes établis, pré és et a té.
par Germain Malbreil

CONVERSATIONS CHRETIENNES

Texte établi, présenté et annoté
par Geneviéve Rodis-Lewis

}

i Introduction générale

| Chronologie
Bibliographie

|

| par Geneviéve Rodis-Lewis
[

t Notices, notes et variantes
:
|
}

Malebranche en 1707,
- gravure de De Rochefort.
Archives de I’Oratoire, photo Gallimard.



