


« PHILOSOPHIE D'AUJOURD'HUI » 
dirigée par Paul-Laurent Assoun 

Cette collection doit s'entendre comme 
la revendication d'une actualité de la 
fonction critique du logos philosophique 
— et non comme l'idéologie d'une 
quelconque modernité lancée à l'assaut 
d'une philosophie qui serait « d'hier ». 
Contre un certain destin éclectique de 
la philosophie, dévoyant l'exigence de 
rationalité au gré des modes et des 
rumeurs, et au-delà du malentendu qui 
la réduirait aux sciences humaines, 
« Philosophie d'aujourd'hui » se propose 
de contribuer à ramener la fonction 
critique de la philosophie là où elle a à 
dire en personne, au point aveugle de 
son extrême lucidité : point de disjonc- 
tion du réel et du rationnel mais aussi 
désir de rationalité — ce qui scelle 
l'actualité de l'objet et la pérennité du 
projet. 

Elle regroupe donc d'une part des études 
de fond sur la généalogie des modèles 
dont se soutient l'exigence philosophique 
de rationalité, afin d'en dégager le 
champ objectif des contradictions, livré 
ensuite à la foire d'empoigne des idéolo- 
gies; d'autre part, des textes fondamen- 
taux rendant possible l'exploration histo- 
rique des référents majeurs; enfin des 
études et des textes concernant les 
sciences dites de l'homme, du savoir de 
l'inconscient au savoir du politique, 
afin d'explorer les frontières du concept 
philosophique, requis de se penser jusque 
dans son altérité. 

« Philosophie d'aujourd'hui » se prévaut 
en ce sens d'un logos qui ne désarme 
pas d'exercer son pouvoir de pensée, 
tout en s'ouvrant aux brisures de sens 
que lui impose la crise de la réalité et des 
savoirs. Que la théorie soit de quelque 
conséquence, partout où du réel est 
donné à penser, c'est ce dont elle entend 
convaincre quiconque se fie à la forme 
philosophique du désir, d'intelligibi- 
lité, qui cherche à s'éprouver ici et 
maintenant. 



Hegel 

critique de Kant 



PHILOSOPHIE D'AUJOURD'HUI 

Collection dirigée 

par 

Paul-Laurent Assoun 



( T D R É  ES TANGUENNECI 

[ H e g e l  

c r i t i q u e  d e  K a n t  i  1  

Philosophie d'aujourd'hui 

PRESSES UNIVERSITAIRES DE FRANCE 



E N  H O M M A G E  A MES M A I T R E S  : 

V .  G O L D S C H M I D T ,  P O U R  L A  M É T H O D E ,  

R.  L A M B L I N ,  P O U R  H E G E L  

ISBN 2 13 0 3 9 0 0 3  x  

ISSN 0 7 6 8  0 8 0 5  . 

D é p ô t  l é g a l  -  I re  é d i t i o n  : 1 9 8 5 ,  o c t o b r e  

@  P r e s s e s  U n i v e r s i t a i r e s  d e  F r a n c e ,  1 9 8 5  

1 0 8 ,  b o u l e v a r d  S a i n t - G e r m a i n ,  7 5 0 0 6  P a r i s  



P R E M I È R E  P A R T I E  

Les structures générales 
des réfutations 

La réfutation philosophique chez Hegel 
et les réfutations particulières de Kant 



Avertissement 

Les notes concernant les ouvrages de Kant et de Hegel 
renvoient, après le titre, à la page de l'édition allemande, 
puis à celle de la traduction française. 

Voir en bibliographie de fin de volume (p. 347) la liste 
et la signification des abréviations utilisées en note pour 
les divers titres et traductions cités. 



I  

Nature et limites d'une analyse structurale 

DES REFUTATIONS 
HÉGÉLIENNES 

DE KANT 

i  / « Hegel, critique de Kant » 
dans la philosophie d' aujourd'hui 

L 
ES interprétations philosophiques des critiques hégéliennes de 

ant ans la philosophie d'aujourd'hui présupposent toutes, quel que 
it leur horizon de pensée, heideggerien ou marxiste, par exemple, 

que dans le mouvement historique de la pensée de Kant à Hegel la 
inuite des thèmes (les problèmes) et des thèses (les solutions 

et ?  r*ees par les « doctrines ») l 'emporte largement sur les ruptures 
de , écarts pourtant concédés. Côté marxiste, il est devenu classique 

péter après Marx que ce mouvement de pensée reflète l'ascension 
inue e la bourgeoisie allemande depuis la fin du XVIIIe siècle : 



« L'état de l'Allemagne à la fin du siècle dernier se reflète intégrale- 
ment dans la Critique de la raison pratique »1. La difficulté pratique 
empêchant les bourgeois allemands, dont Kant est « ... le porte- 
parole »2, d'accéder à l'émancipation économique et politique dont 
jouissent leurs homologues français, est transposée dans « l'idéalisme 
subjectif » de Kant, en cette thèse que l'Idée de liberté est un Idéal 
pour le sujet particulier, qu'il faut se contenter de« la bonne volonté»3. 
Le système de Hegel au contraire, qui s'élabore au lendemain de 
l'épopée impériale, reflète une situation économique et politique 
transformée dans le sens du « libéralisme » par des réformes timides 
certes, mais réelles, d'inspiration napoléonienne4. Le progrès de la 
liberté, en tant qu'Absolu devenu chez lui immanent à la sphère 
politique, y est en réalité le reflet des progrès accomplis par la bour- 
geoisie du temps, bien qu'il ait continué, en idéaliste, à inverser les 
rapports réels entre économie et politique. Il conviendra bien sûr 
que Marx « renverse » ce renversement, établisse le rapport effectif 
de la base à la structure politique. De Kant à Hegel, la continuité est 
celle d'un progrès dans la conception de la dialectique, précise Engels : 
« ... besogne inutilement pénible et peu profitable que de vouloir 
étudier la dialectique chez Kant, depuis qu'on trouve un vaste 
Compendium de la dialectique, quoique développé à partir de prémisses 
tout à fait fausses, dans les œuvres de Hegel »5. « Prémisses tout à fait 
fausses », traduisons : « idéalistes », dont il faut renverser le sens par 
un retour à la « base » matérielle de la société, mais prémisses posées 
par Kant, « l'initiateur »6, par qui « les premiers pas sont faits »7. 
Or, de façon remarquable, si opposée qu'elle soit à l'affirmation d'un 
« progrès » de la philosophie de Kant à Hegel, l'appréciation heideg- 
gerienne implique la même thèse d'une continuité essentielle, cette 
fois dans le « déclin » : « Le déclin de la vérité de l'étant a lieu d'une 
façon nécessaire, comme l'achèvement de la métaphysique »8; sur 
la voie de cet achèvement, la transformation kantienne de la pensée 
de l'être en science de la subjectivité marque une étape décisive, celle 

1. K. Marx et F. Engels, L'idéologie allemande, Paris, Ed. Sociales, 1968, p. 220. 
2. Ibid., p. 222. 
3. Ibid., p. 220. 
4. Cette thèse a été développée à partir de Marx lui-même par G. Lukacs in 

Der Junge Hegel, Zurich-Vienne, 1948. 
5. F. Engels, Dialectique de la nature, Ed. Sociales, 1952, p. 53. 
6. Ibid., p. 52. 
7. Ibid. 
8. M. Heidegger, Essais et Conférences, Gallimard, 1958, p. 82. 



de la logique : « le titre atteint avec Hegel — et déjà préparé par la 
logique transcendantale de Kant — le sens le plus haut qui soit 

Possible à l'intérieur de la Métaphysique »9. 
En progrès comme en déclin, les principaux problèmes garde- 

raient le même sens de Kant à Hegel, et ce dernier, n'aurait fait, 
somme toute, que porter à son terme le plus conséquent, soit une 
l alectique idéaliste « pénible et peu profitable », soit une métaphy- 

sique inachevée. Mais n'est-ce pas là reprendre au fond l'auto- 
compréhension de Hegel dans son propre rapport à Kant au sein 
e l histoire de la philosophie moderne ? S'il en est ainsi, un même 

point de vue « continuiste » hégélien, dont R. Kroner représente la 
version historienne10, dominerait par avance les évaluations philo- 
sophiques de progrès (modèle marxiste) et de déclin (modèle heideg- 
genen) des critiques hégéliennes de Kant. 

Face à ces interprétations philosophiques dominantes, construi- 
sant peut-être trop commodément une continuité idéaliste ou méta- 
p hysique allant de Kant à Hegel, l'histoire de la philosophie, 
aujourd hui, semble être en mesure, grâce en particulier aux méthodes 

étude de la structure des œuvres", non seulement d'établir la réalité 
es souvent concédée — mais de définir la nature et de mesurer l'ampleur 

des déplacements de concepts subis par la philosophie kantienne 
 ̂'interprétation critique de Hegel. La raison d'entreprendre un 

tel travail est d'abord, dans une perspective strictement historienne, 
l' absence d' une étude méthodologique de l'ensemble des critiques 
hégélie nnes de Kant, étude dont on ressent d'autant plus impérieu- 

^  besoin que des analyses parfois magistrales12 indiquent 
des directions le tout en ouvrant des chemins. Mais cet intérêt d'histo- 

rien se subordonne dans notre esprit à l'intérêt pour l'enjeu philo- 
e°P lclue qui motive cette recherche : les philosophies d'aujourd'hui, 

particulier, précisément, sous la forme des deux plus grandes 

P- 220.9. M. Heidegger, _ou 'appelle-t-on penser ?, PUF, coll. « Epiméthée », 1959, 

Qu'il Kroner, Von de Kant bis Hegel, Tübingen, Mohr, I et II, 1961. 
II. 10. SC- citer ici les noms de V. Goldschmidt et M. Guéroult 

dont la Par méthodologie suffise a été le modèle de notre travail. 
I2 Vuillemin, L'héritage kantien et la révolution copernicienne, 

Paris PUF, 1954; exemple, M. J. ï' Les déplacements de la conscience morale kantienne 
selon Heôpl ; "r u  à J. Hyppolite, par S. Bachelard et al., Paris, PUF, 1971 ; 

J. HvDoolîtp thilosùhhi? critique hégélienne de la réflexion kantienne, critique in de Figures Kant, de la 
pensée 

replis dans Etudes kantiennes, Paris, 1971; Vfin, 1982. 1968, 



traditions issues, l'une de Hegel, le marxisme, l'autre, à bien des 
égards, de Kant, la phénoménologie, nous semblent pouvoir et dans 
une certaine mesure devoir réviser, compte tenu des nouvelles 
données de la méthode structurale en histoire de la philosophie, les 
jugements excessivement continuistes de leurs fondateurs eux-mêmes. 

Le modeste apport de l'historien ne serait déjà pas négligeable 
de son point de vue s'il provoquait une pondération honnête du 
jugement de valeur sur Hegel critique de Kant en introduisant l'idée 
de rupture par déplacement de concepts. Mais il s'agit de plus pour 
nous de confirmer, sinon de susciter dans les philosophies d'aujour- 
d'hui, la recherche d'une synthèse sans doute inédite de dialectique 
(Hegel) et de réflexion (Kant). Car si la dialectique est indiscutable- 
ment, mais dans certaines limites, au cœur de la réflexion, en parti- 
culier en ces lieux habités par la critique hégélienne que sont la 
déduction des catégories et le postulat de la liberté, c'est le mérite 
de Hegel de l'avoir montré contre Kant. Elle n'est plus alors ce que 
ce dernier y voyait : une « logique de l'apparence ». Inversement et 
c'est là, nous semble-t-il, l'un des apports spécifique de l'analyse 
structurale des œuvres, si la transcendance de l'Idée de totalité absolue 
du savoir demeure une position irréfutable de la réflexion, de même 
que celle, dans l'ordre pratique, de la réalisation achevée de la 
liberté, c'est alors la fonction régulatrice et non plus constitutive de 
l'Idée qui empêche la philosophie de s'achever dogmatiquement. 

La tradition d'origine kantienne et réflexive s'est déjà orientée 
vers une telle synthèse à dominante réflexive notamment avec 
l'œuvre de M. Merleau-Ponty consacrée à la genèse des structures 
réflexives à partir de la nature et de la vieI3; de même en est-il des 
travaux de P. Ricœur14, construisant la dialectique de l'archéologie 
et de la téléologie à laquelle est soumise la réflexion concrète dans 
les œuvres qui objectivent le sujet. Du point de vue de la motivation 
philosophique d'une histoire des structures des réfutations hégé- 
liennes de Kant, l'œuvre de Ricœur offre l'avantage d'un accueil 
explicite de telles recherches : « En nous quelque chose de Hegel a 
vaincu quelque chose de Kant; mais quelque chose de Kant a vaincu 
Hegel... C'est cet échange et cette permutation qui structurent encore 
le discours philosophique aujourd'hui »lfi. Sans doute serait-il pos- 

13. Nous pensons bien entendu surtout à la Structure du comportement, Paris, 
PUF, 1942 et à La phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945. 

14. P. Ricœur, Le conflit des interprétations, Paris, Le Seuil, 1969. 
15. Ibid., p. 403. 



sible de montrer, dans la philosophie politique contemporaine 
s amorce d'une prise en compte des idées de dialectique et de réflexion 
subjective pour une synthèse à dominante dialectique dans la tradition 

J pensée se ressourçant à Hegel, et pour une synthèse à dominante 
- réflexive dans le sillage de la philosophie de Kant et de Fichte16. 

Une analyse structurale des réfutations hégéliennes de Kant ne 
peut que se trouver confirmée par la reconnaissance des différentes 
ormes de l'altérité au sein des pensées présentes mais elle ne peut à 

SOn tour confirmer cette reconnaissance et cet « échange », du point 
? vue spécifique qui lui est propre, qu'en distinguant fermement 
istoire structurale et histoire proprement « philosophique » de la 

philosophie. 

2 / Histoire structurale et histoire philosophique 
de la philosophie 

Notre travail repose sur un principe que nous nous efforçons de 
respecter : celui de la distinction entre une histoire de la philosophie 

orée avec les méthodes de l'historien — étude de la genèse et 
e la structure de l'œuvre — et une histoire de la philosophie élaborée 
u dedans d'une philosophie, une histoire « philosophique » de la 

p hi losophie. C'est, d'une manière bien déterminée, à l'intérieur d'une 
histoire « historienne » de la philosophie que voudraient s'inscrire les 

analyses qui suivent. 

Ces deux histoires, loin d'en dispenser, nous commandent tout 
au contraire de « philosopher ». Chacune doit être dite « philoso- 
p hante », dans la mesure où il est nécessaire de participer à l'acte de 

pensée d 'un philosophe tant pour en expliquer la genèse et la 
structure que pour en apprécier, en philosophe, la valeur de vérité. 
é t mis à part une terminologie quelque peu différente — nous 
crirons « philosophante » là où il écrit « philosophique » — nous 

souscrivons entièrement à ce jugement de V. Goldschmidt relatif 
a une histoire qui peut « ... se prétendre « scientifique » »17 : « philo- 

et AdnrS? ê. citer l'Ecole de Francfort, avec en particulier Habermas 
française mentionner en tentative, originale dans la philosophie politique 
la vision diaW?U /if J fp'iyant sur Fichte, la vision morale (Kant et Fichte), 
(Heidegger, T çlUe e8ê  et Marx), et la vision phénoménologique de l'histoire 

« raus,sX Ferry et A. Renaut, Philosophie politique, Paris, PUF, coll. « Recherches politiques », 1984, 4 vol. 
17. . Goldschmidt, Questions platoniciennes, éd. citée, p. 17. 



sophique elle l'est dans la mesure où elle essaie de comprendre un 
système conformément à l'intention de son auteur »18. 

Selon le Kant des Feuilles détachées sur les Progrès de la Métaphysique, 
l'histoire philosophante (philosophierende)19 ne pouvait qu'être « phi- 
losophique » (philosophische) 20 et montrer comment le dogmatisme, 
le scepticisme puis le criticisme se succèdent nécessairement. C'est 
que Kant, ici du moins, ne mentionne pas la possibilité d'une histoire 
structurale et génétique de la philosophie, susceptible d'exactitude, 
et d'instauration récente. Encore cela n'est-il vrai que des Feuilles 
détachées, puisque ainsi que nous tenterons de le montrer plus bas, 
l'Architectonique de la raison pure permet de fonder la distinction entre 
une histoire structurale — dite « scolastique » — et une histoire 
philosophique ou « cosmique » de la philosophie. Par contre, les 
Lose BUtter mentionnent à côté de l'histoire philosophique, seule 
« philosophante » dans ce texte, une histoire « empirique »21 qui 
« raconte donc comment et dans quel ordre on a philosophé jusqu'à 
présent »22 mais qui ne philosophe pas pour elle-même. Ainsi, l'on 
n'attendit nullement l'apparition d'une histoire « scientifique »23 de 
la philosophie, pour associer à la doxographie narrant les opinions 
des philosophes, une philosophie de l'histoire de la philosophie; 
cette histoire philosophique, d'une importance certes variable selon 
les philosophes, fait l'objet, avec Kant pour la première fois, d'une 
analyse distincte et approfondie cherchant à unir dans le concept de 
philosophie, vérité et histoire; « aucune philosophie jusqu'à lui ne 
s'est trouvée aussi liée à l'histoire de la philosophie, tant par l'impact 
qu'a eu le triste spectacle de l'histoire de la métaphysique sur la 
pensée même de Kant, que par la transformation radicale que la 
philosophie kantienne fera subir à la conception même de cette 
h i s t o i r e  » 2 4 .  

Une histoire philosophique de la philosophie repose en effet sur 
deux concepts que l'historien considère, à juste titre, comme deux 
présupposés à bannir d'une recherche visant à l'exactitude : celui de 
l'essence de la vérité philosophique, confrontée à la diversité des 

18. Ibid., p. 19. 
19. Progrès de la métaphysique, AK, XX, 340, 107. 
20. Ibid., 341, 107. 
21. Ibid., 340, 107. 
22. Ibid. 
23. V. Goldschmidt, op. cit., p. 18. 
24. L. Braun, Histoire de l'Histoire de la philosophie, Ed. Ophrys, 1973, p. 206. 



pensées qui peuvent prétendre, à côté de la philosophie, atteindre une 
vérité, puis celui de l'essence d'une histoire de cette vérité. C'est 
qu 'il n'est pas de philosophe dont l'histoire de la philosophie ne soit 
fondée sur ces deux concepts, dont le premier permet de juger la 
valeur doctrinale de toute prétention à la vérité ; tandis que le second 
permet de situer une philosophie à l'intérieur d'une histoire univer- 
selle. En ce sens on doit affirmer que « toute histoire de la philosophie 
suppose, en effet, un certain concept de la philosophie qui la pré- 
forme »". Qu'il s'agisse là de concepts philosophiques, il est aisé de 
s en assurer. Chacun propose une pensée de la totalité : totalité des 
vérités, d'une part; totalité de l'histoire, de l'autre. Or, que la philo- 
sophie se distingue de tout autre mode de pensée — opinion, savoir 
positif — en ce qu'elle est pensée de la totalité, ne paraît pas contes- 
table; et que la méthode de l'historien de la philosophie doive 
s écarter de celle du philosophe sur ce point précis ne semble pas 
plus douteux. Un historien peut, certes, avoir en tant que philosophe, 
une idée de la vérité philosophique et de son devenir; et il convient 
même sans doute de regretter avec Kant qu'il y ait « ... des savants 
d o n t  l a  p h i l o s o p h i e  c o n s i s t e  d a n s  l ' h i s t o i r e  d e  l a  p h i l o s o p h i e  » 2 6 .  

Mais la mise entre parenthèses de cette idée de la vérité et de son 
devenir nous semble néanmoins nécessaire, comme préalable, à 

l'approche proprement historienne d'une œuvre. Et cependant, la 
prétention de pouvoir suspendre, en une sorte d'épochè historienne, 
toute thèse relative à la vérité philosophique et au devenir de celle-ci, 
afin d entretenir avec l'œuvre du philosophe une relation « objec- 
tive », vient se heurter à une objection immédiate, et, semble-t-il, 
irréfutable. 

Ne peut-on pas contester que nous puissions nous installer dans 
une relation d'adéquation à la pensée d'un philosophe ? Supposer la 
possibilité d'une connaissance exacte de la philosophie de Kant 

comme de Platon ou de Descartes — serait admettre l'unité et 

l'identité d une philosophie à travers des textes univoques, des 
thèmes d 'où toute indétermination est absente, des thèses sans 
ambivalences, bref, postuler qu'elle existe à la manière d'un objet. 

Comment ne pas voir, dira-t-on, qu'une philosophie n'a pas un sens, 
qu une doctrine est riche de ses équivoques fondant à leur tour la 

2 5 .  G u é r o u l t ,  légitimité de l 'histoire de la phi losophie ,  in  Philosophie 
de l' histoire de la philosophie, Vrin,  1959, p.  47. 

26. Prolégomènes,  A K ,  IV,  255, 7. 



possibilité de multiples interprétations ; ainsi, l'interprétation idéaliste 
fichtéenne, l'interprétation néo-kantienne de Cohen, l'interprétation 
existentiale de Heidegger sont précisément rendues possibles par 
l ' i n d é c i d a b i l i t é  o b j e c t i v e ,  l e  m a n q u e  d ' u n i t é  d e  l a  d o c t r i n e  k a n t i e n n e 2 7 .  

L'objection semble irréfutable et paraît menacer notre tentative de 
dogmatisme objectivant. N'y a-t-il pas au surplus, après tant d'inter- 
prétations philosophiques éminentes, quelque naïveté à prétendre 
qu'il existe une signification objective de la philosophie kantienne ? 

Distinguons. Accordons l'ouverture constitutive de toute philo- 
sophie à la multiplicité et au conflit des interprétations et des histoires 
philosophiques. Convenons même que l'une des conditions néces- 
saires de cette ouverture consiste dans les brèches qu'introduisent en 
l'édifice de l'œuvre les failles des incertitudes, des remaniements ou 
des reniements. 

Mais qu'il y ait autant de significations de la doctrine kantienne 
que d'interprètes philosophiques de Kant, cela résulte d'abord 
nécessairement de ce que chaque interprétation dépend d'un concept 
distinct de la totalité de l'histoire et du devenir de la vérité, et non 
avant tout de ce que cette multiplicité serait à l'état de puissance dans 
l'indétermination objective de la philosophie critique. C'est d'ailleurs 
à l'historien non philosophe (mais à coup sûr philosophant avec son 
auteur) de mettre en place et par là d'accorder les indéterminations 
d'une pensée. Or, cette pensée ne peut être dépourvue d'une 
« méthode préconisée »28, sans laquelle elle ne serait pas philosophie, 
même si « la méthode pratiquée »29 s'en écarte en un éloignement 
susceptible d'être évalué objectivement. 

Ainsi Kant préconise-t-il de considérer, dans la Préface de la 
Première Edition de la Critique, comme « essentielle » la déduction 
que l'on dira « objective » des catégories puisqu'elle s'enquiert de la 
limitation et du fondement de « la valeur objective »30 des synthèses : 
«  e l l e  r e n t r e  d o n c  p a r  l à  m ê m e  e s s e n t i e l l e m e n t  d a n s  m o n  o b j e t  » 3 1 .  

Par contre la déduction considérée « au point de vue subjectif »32 qui 
ambitionne de développer la genèse de la possibilité même de 

27. Cf. J. Vuillemin, L'héritage kantien et la révolution copertiicienne, Paris, PUF, 
1954. 

28. V.  Goldschmidt ,  Questions platoniciennes, éd. citée, p.  32. 
29. Ibid. 
30. KR V, A K ,  IV,  I l ,  8. 
31. Ibid. 
32. Ibid. 



1 entendement synthétique à partir « des facultés de connaissance sur 
lesquelles il repose »33, et qui aboutira à l'imagination comme 
<< racine »34 des deux autres facultés, « quoique d'une très grande 
importance pour notre but principal ne lui est cependant pas essen- 
t i e l l e  »35, e t  p o s e  «  q u e l q u e  c h o s e  d e  s e m b l a b l e  à  u n e  h y p o t h è s e  »36.  

C est cette déduction subjective qui semble orienter le savoir 
philosophique vers la connaissance d'une subjectivité absolue, d'un 
en-soi de l'imagination où Hegel verra le sujet-objet : « Il y a deux 
souches de la connaissance humaine qui partent peut-être d'une 
racine commune, mais inconnue de nous, à savoir : la sensibilité et 

entendement »37. N'atteignons-nous pas l'absolu dans l'imagination 
transcendantale où s'effacent les oppositions caractéristiques de la 
finitude humaine, dans « l'art caché dans les profondeurs obscures 
de l' âme humaine et dont il sera toujours difficile d'arracher le vrai 

m é c a n i s m e  à  l a  n a t u r e ,  p o u r  l ' e x p o s e r  à  d é c o u v e r t  d e v a n t  l e s  y e u x  »38 ?  

Cette déduction alimenta l'interprétation spéculative et l'appro- 
ation élogieuse d'un Hegel. Mais ces passages, dont il conviendrait 
e souligner le caractère plus prudent qu'audacieux (« hypothèse », 

« peut-être », « inconnue », « obscures »), appartiennent à une déduc- 
tion jugée méthodologiquement inessentielle dans « l'ordre des 
raisons ». Il ne nous semble pas alors que « tenter de reconstruire un 

kantisme bien centré »39 soit nécessairement « méconnaître en 

oeuvre sa part d'incertitude et d'indécision »40. Il n'y aura nulle 
naïveté à examiner les concepts problématiques (ceux qui formulent 
es questions d'un philosophe) et les notions doctrinales (qui four- 

nissent ses réponses ou ses « thèses ») à la lumière de la méthode qui 
eur confère un sens dans le système. Nulle ambiguïté, nulle équi- 

voque ne doivent demeurer, même si « vérité historique a dans ce 
cas seulement, écrit Hegel, le sens d'exactitude (Richtigkeit), sans 
p r o n o n c e r  d e  j u g e m e n t  s i  c e  n ' e s t  s u r  c e t t e  e x a c t i t u d e  m ê m e  »41 .  

t t e  s u s p e n s i o n  d u  j u g e m e n t  p h i l o s o p h i q u e  n ' e s t  a u  f o n d  r i e n  d ' a u t r e  

q u  u n e  r è g l e  d e  l a  m é t h o d e  h i s t o r i e n n e  e t  l ' o b j e c t i o n  s e l o n  l a q u e l l e  

33. Ibid. 

34. Ibid., AK, III, 46, 49. 
35. Ibid., AK, IV, 11 9.J 
36. Ibid. 

37. Ibid., III, 46, 49. 
38. Ibid., III, 136, 153. 

40. IbM.G. Lebrun, Kant et lafin de la métaphysique, A. Colin, 1970, p. 285. 

41. E, § 549; G, X, 431 ; GI, 293. 



une philosophie constituerait un objet sui generis à l'égard duquel 
elle serait, pour le cas, impossible, nous semble reposer précisément 
sur le préjugé d'une essence universelle de la vérité philosophique. 

Hegel a reconnu ce présupposé : « Dans la critique philosophique, 
l'Idée de la philosophie elle-même est la condition et la présupposition 
sans laquelle elle ne pourrait que confronter éternellement des subjec- 
tivités »42. Mais si toute philosophie authentique est pensée de la 
totalité, chaque philosophie se détermine en répondant à la question : 
« Comment penser en vérité la totalité ?» A un concept déterminé 
de la vérité correspond toujours un concept déterminé de son histoire 
et réciproquement. Ces deux présupposés marquent précisément la 
spécificité d'une histoire philosophique de la philosophie. Personne 
ne peut déterminer la valeur d'une œuvre au sein de la totalité de 
l'histoire de la philosophie, c'est-à-dire comparativement à l'ensemble 
des philosophies précédentes (et quelquefois suivantes), sans disposer 
d'un concept de la totalité du devenir historique; et sans renoncer, 
en conséquence, à une attitude étroitement historienne, pour se faire 
philosophe. On ne saurait, non plus, à partir d'une doctrine posée 
comme mesure de la vérité — fût-elle la doctrine du maître pour le 
disciple — juger de la vérité d'une autre philosophie, sans abandonner 
cette « suspension du jugement » qui nous paraît ici méthodolo- 
giquement nécessaire. 

Mais à vouloir suspendre la thèse de « l'Idée de la philosophie », 
ne se condamne-t-on pas à décrire l'affrontement opinant des « sub- 
jectivités » dont nous parle Hegel ? Ce scepticisme de méthode 
n'implique-t-il pas que seuls le philosophe et l'histoire philosophique 
de la philosophie soient à même d'apprécier l'adéquation d'une 
critique philosophique à la philosophie critiquée ? Nous ne le 
pensons nullement. Méthodique, notre « scepticisme » n'implique 
aucune doctrine de la « subjectivité » philosophique. Cette doctrine 
de la subjectivité est précisément une histoire philosophique parmi 
les autres. Une évaluation historienne nous semble, en second lieu, 
pouvoir concerner les contenus culturels résultant de l'application 
d'une méthode rationnelle dont l'universalité et la nécessité s'im- 

posent à la pensée : science et philosophie. 
L'analyse des structures, c'est-à-dire la méthodologie des œuvres 

philosophiques, permet d'évaluer la justesse de l'interprétation par 
un philosophe de telle ou telle œuvre appartenant à la culture philo- 

42. Critique philosophique, G, I, 173, 85. 



sophique de son époque43. C'est qu' « ... une thèse philosophique 
est une « formule verbale sans signification », détachée de la démarche 
qui l établit et la fonde »44. Il est bien vrai qu'à moins d'en partager 
rarement la méthode, un philosophe interprète et critique un autre phi- 
losophe au niveau de ses seules thèses «... coupées de la méthode qui, 
n o n  s e u l e m e n t  l e s  f o n d e ,  m a i s  l e s  r e n d ,  t o u t  d ' a b o r d ,  i n t e l l i g i b l e s  » 4 5  

et réinsérées dans le contexte méthodologique nouveau qui est le sien. 
Si la lecture « critique » déplace ici le sens des concepts visés, c'est 

précisément de façon « philosophique », c'est-à-dire avant tout 
« méthodologique ». Et si le philosophe et ses « disciples » (mais 
quel sens a ce mot et les premiers déplacements ne sont-ils pas ceux 
des « disciples » ?) peuvent se plaindre du déplacement des concepts 
subis par leur doctrine, l'historien ne devrait-il pas s'en réjouir ? 
Le déplacement, cet ensemble de transformations réglées qui fonde 
a lecture et donc la critique, ne révèle-t-il pas de façon privilégiée, 

le système même de la lecture? Par suite, l'intérêt que présente la 
mise en évidence objective de ces déplacements de sens en est, bien 
entendu, une meilleure connaissance de l'œuvre du philosophe 
critique et du philosophe critiqué. De ce point de vue encore, la 
généalogie que se construisent les philosophes est souvent fort 
éloignée de la « parenté » méthodologique établie par l'historien. 

Nous tenterons de montrer quels déplacements de concepts 
constitue la condition méthodologique rendant possibles tout à la 
fois les éloges et les blâmes adressés par Hegel à Kant46. L'intérêt 

et la richesse de sens de cette notion de déplacement nous amènent à la. 
ile question de la« compréhension» d'un philosophe par un autre. 

3 / fondement et la portée d'une analyse des déplacements 
de concepts en histoire de la philosophie 

La notion de déplacement méthodique n'est pas simple mais 
complexe et riche. Il nous semble possible de distinguer le déplace- 

premier 43. V. Goldschmidt, Questions platoniciennes, éd. citée, p. 18 : « Mettant au 
oent ^ an a préoccupation de la structure... l'interprétation méthodologique 

1 v  !?n principe tout au moins, se prétendre « scientifique » ». 
p. XXVI. °  Les dialogues de Platon, PUF, 1963, préface de la 2e édition, 

P' Platonisme et pensée contemporaine, Aubier, 1970, p. 238. 
a m b i t i o n n e  à  e£!emble,de notre travail que nous devrions renvoyer ici, puisqu'il 

d établir systématiquement ce point; cf. cependant nos Conclusions, § 2. 



ment fondamental de « l'ordre des questions » dans ce que l'on 
nomme parfois la nouvelle « problématique » ; les glissements de sens 
proprement sémantiques opérés vis-à-vis des notions anciennement 
définies; enfin, les omissions ou inaperceptions de certains thèmes, 
dues au changement de perspective d'interprétation imposé par la 
nouvelle méthode. 

Tout d'abord le concept d'une question qui se donnait comme 
centrale dans la problématique antérieure peut devenir « inessentiel » 
et « subordonné », alors qu'un autre, paraissant secondaire, voire 
parfois inexistant, acquiert une importance première. Ces déplace- 
ments du centre de la question que nous suggérons de nommer 
« décentrages de problèmes » ou « décentrages problématiques », 
sont fréquents dans la lecture hégélienne de Kant où le déplacement 
de la fonction problématique d'un concept kantien par là même 
critiqué, lui fait jouer dans le système hégélien un rôle nouveau. 
Ainsi la « déduction subjective » des catégories à partir de l'imagina- 
tion transcendantale qui « d'une très grande importance »47 pour le 
but de Kant « ... ne lui est cependant pas essentielle »48, devient 
fondamentale chez Hegel dès son ouvrage Foi et savoir (1802) et 
conserve une place centrale dans le savoir logique du système de la 
maturité en tant qu'unité originaire de la nature et de l'esprit49. 

Ces « décentrages de problèmes » sont en un sens irréprochables 
puisqu'on ne saurait faire grief à une philosophie nouvelle de pro- 
poser une autre manière de subordonner en un tout les « questions » 
d'une philosophie antérieure. Dans la perspective hégélienne, le 
« dépassement » (Aufhebung) des questions kantiennes est le mode 
selon lequel s'effectue leur « déplacement ». Ce changement de 
méthode entraîne avec lui deux autres sortes de déplacements. Il 
s'agit d'abord de substitutions proprement sémantiques : plus 
question, ici, de conserver tout en le modifiant le sens d'une question 
— cette modification pouvant aller soit dans le sens de l'essentialité, 
soit complémentairement dans le sens de l'inessentialité — mais de 
substituer à un concept défini une signification plus ou moins 
différente. Ce déplacement de définition se fait bien entendu confor- 
mément au déplacement de sens du nouvel ordre problématique, 
dont il n'est, à dire vrai, séparable que par « abstraction » d'historien, 

47. KRV, AK, IV, i 1, 9. 
48. îbid. 
49. Cf. plus bas, Deuxième Partie, chap. III, § 2, B, 3. 



étant une conséquence immédiate de l'expression, au travers de 
notions définies, du nouvel ordre des raisons. Ce dernier tend en 
effet à faire définir les anciennes notions dans le sens primordial des 
nouveaux problèmes majeurs. Ainsi, parce que le problème de la 
genèse de la subjectivité (déduction subjective) est devenu plus 
important que celui de la description transcendantale de la valeur 
objective de la conscience (déduction objective), le concept de 
« déduction métaphysique » des catégories subit chez Hegel un 
déplacement de sens; alors que Kant cherche une correspondance 
entre catégories et jugement supposés objectifs, Hegel entend et 
« attend » la déduction au sens d'une genèse des structures catégo- 
riales à partir de la conscience de soi ou de l' entendement50. 

Signalons enfin les « inaperceptions » ou « omissions » dues au 
déplacement de la perspective d'interprétation. Ces dissimulations 
dépendent directement du nouvel ordre des problèmes, et par là 
du changement de méthode. Si une question inessentielle devient 
« essentielle », l'inévitable contrepartie en est que certains aspects 
essentiels de l'ancienne problématique risquent de devenir, non 
seulement secondaires, mais totalement inaperçus dans la nouvelle 
perspective : « Comme une même ville regardée de différents côtés 
paraît tout autre et est comme multipliée perspectivement »51. Comme 
en effet, à modifier l'angle de vue d'un spectacle, tel ou tel objet 
d abord visible, voire central, se trouve dissimulé et inaperçu dans 
le nouveau point de vue, de même la nouvelle méthode, cette manière 
neuve de s'orienter dans la pensée, fait que tel thème conceptuel 
évident, voire central chez le philosophe critiqué, se trouve dissimulé 
à son critique. Ainsi, des thèmes aussi centraux que ceux de la signi- 
fication méthodologique du schématisme52, de l'apparence dialec- 
tique, de l'usage régulateur des Idées53 ne sont jamais véritablement 
considérés pour eux-mêmes par Hegel. 

Hegel a-t-il vraiment compris Kant ? L'a-t-il vraiment réfuté ? 
A la question de la vérité philosophique de la critique hégélienne 

de Kant, l historien substitue, préalablement, la question de l'exac- 
titude. Hegel distingue lui-même « ... la vérité historique (qui) a le 

50. Cf. Deux ième  Partie,  chap. I I I ,  § l ,  A.  
51 • Leibniz,  L a  Monadologie, 5 57, Paris, L ibr .  E u g è n e  Belin, 1952, p. 74. 
52. Cf. Deuxième Partie, chap. I I I ,  § 2, B, 4. 
53. Cf. Deuxième Partie, chap. IV,  § 2, C. 



sens d'exactitude »54 et « l'essence de la critique philosophique »55 
dans laquelle « l'Idée de la philosophie elle-même est la condition 
et la présupposition »56. Cet entendement, qui fonde les critiques ou 
reproches d'inconséquence visant Kant, est posé comme fondé 
lui-même sur un projet de compréhension de la raison dialectique 
proprement philosophique. Toute analyse conceptuelle faite du 
« point de vue » de l'entendement dans le système hégélien ne peut 
précisément pour cette raison revendiquer une simple volonté 
d'exactitude abstraite. Hegel « entend » Kant; mais il n'entend pas 
l'auteur de la Critique au sens de l'entendement « commun » (le 
fameux gemeine Menschenverstand), ni au sens de l'entendement des 
sciences « finies ». Tout« moment » de l'entendement est inséparable, 
dans le système, de l'ordre des raisons dialectique et synthétique 
dans lequel il s'inscrit. C'est ce premier et fondamental « déplace- 
ment » de sens vis-à-vis de l'auteur considéré qui est responsable, 
alors, des glissements de sens sémantiques et des dissimulations; et 
ceci nous semble vrai tant des critiques doctrinales que des critiques 
étroitement historiques où Hegel s'attache à Kant en tant qu'auteur, 
à travers la lettre de ses textes, lettre illuminée par l'esprit du Temps 
et l'esprit du Monde. C'est précisément que l'histoire philosophique 
de la philosophie fournit ici encore à Hegel un « horizon » rationnel 
pour son « entendement » de la philosophie kantienne. 

En ce sens, les « déplacements » opérés par un philosophe nous 
paraissent « irréprochables », précieux pour la compréhension étroi- 
tement historienne, cette fois, du philosophe critique et du philo- 
sophe critiqué. Le nouvel éclairage braqué par le critique-philosophe 
sur un système met en évidence, avant même que l'historien ne s'en 
empare, des faiblesses et des équivoques lucidement aperçues. C'est 
qu'un déplacement méthodologique intervenant dès le niveau de 
l'ordre de position des problèmes permet de pousser plus à fond le 
traitement de questions jugées relativement « inessentielles » par le 
philosophe critiqué. Ainsi Hegel, attaché avant tout à la question de 
la genèse de l'existence même de la subjectivité à partir d'un fonde- 
ment originaire a priori, aperçoit avec clairvoyance les faiblesses du 
traitement kantien de ce thème, inessentiel dans le cadre d'une 
philosophie transcendantale où la question du sens et de l'essence 

54. E, § 549, Rem.; G, X, 431; GI, 293. 
55. Titre de l'ouvrage d'Iéna, G7, 171, 83. 
56. Ibid., 173, 85. 



de la conscience l'emporte sur celle de l'origine de son existence. 
Il tirera d'abord toutes les conséquences « oubliées » par Kant de 
1 interprétation de l'imagination transcendantale posée comme chose 
en soi dans la déduction subjective des catégories"; de manière 
cohérente, cet approfondissement du thème de la subjectivité se 
retrouvera dans la réfutation de la critique kantienne de la psycho- 
logie rationnelle où Kant continue de distinguer le « Je pensant », 

comme forme, et le « Je en soi », ce que Hegel conteste68; l'intérêt 
prépondérant accordé au thème de la genèse de l'être du Moi (au 

détriment sans doute de la fonction méthodologique de sa connais- 
sance) explique enfin le rapprochement hégélien de la finalité interne 
organique et de la subjectivité esthétique, rapprochement auquel 

ant ne s'est jamais livré explicitement bien qu'à n'en pas douter 
s textes l'appellent en autorisant dès lors l'élargissement du concept 
e « vie »59 à la « vie de l'esprit » (das Leben des Geistes) 60. « Inventive », 
curons-nous pour conclure sur ce point, toute critique philosophique 
une philosophie l'est nécessairement dans la mesure où elle propose 

un nouvel horizon d'interprétation et une autre manière de s'orienter 
ans la pensée de la totalité; mais elle n'en est pas moins lucide et 

« révélante » sur des points essentiels ; et pour les mêmes raisons (le 
nouvel ordre des « raisons ») qui la font inventer61. Répétons-le : 
sur des points essentiels du point de vue de Hegel et d'un hégélien, 
es réfutations hégéliennes de Kant sont à n'en pas douter des révé- 
lations pour l'historien. 

Mais si l'historien s'abstient par principe d'assumer « la respon- 
sabilité philosophique »62 du système dont il éprouve la structure, 
1 peut néanmoins contribuer à éclairer cette « décision »63. La distinc- 

tion établie par Kant entre le « concept scolastique » et le « concept 
cosmique » de la philosophie nous semble ici d'une grande portée64. 

Considérer un système de façon scolastique c'est l'envisager 
« comme une science sans avoir pour but autre chose que l'unité 
systématique de cette science et, par conséquent, la perfection logique 

57. plus bas Deuxième Partie, chap. III, § 2, B, 3. 
58. Ibid., chap. IV, § 1, B. 
59. Quatrième Partie, chap. I, S I. 
60. PHG, G, II, 34; 1, 29. 

N̂DR1É Robinet, La Dialectique, Actes du XIVe Congrès des Sociétés 
de Philosophie Cf. de Langue française, PUF, 1969, p. 103. 

,2' Y\ Goldschmidt, Questions platoniciennes, p. 20. 
6 3. IbM., p. 2T. 
64. KRV, AK, III, 542, 561-562. 



de la connaissance »65. L'histoire structurale est-elle autre chose que 
cette mise à l'épreuve de la « perfection logique », c'est-à-dire métho- 
dologique, d'une doctrine ? Envisager que l'on «... pourra critiquer 
l'écart, s'il y en a, entre la méthode préconisée et la méthode pra- 
tiquée »66, est-ce autre chose que retrouver ou exploiter la remarque 
kantienne : « Je remarque seulement qu'il n'y a rien d'extraordinaire 
à ce que, soit dans la conversation commune67, soit dans les livres, 
par le rapprochement des pensées qu'il exprime sur son objet, on 
comprenne bien mieux un auteur qu'il ne s'est compris lui-même, 
cela parce qu'il n'avait pas suffisamment déterminé sa conception et 
qu'ainsi il parlait et même pensait quelquefois contrairement à ses 
propres vues »68. 

Si l'objectivation structurale d'une philosophie représente la 
meilleure méthode pour « apprendre à philosopher »69 scolastique- 
ment au sens de Kant, le concept de la philosophie n'est complet que 
si l'on ajoute au philosopher « scolastiquement » le philosopher 
« cosmiquement ». Considérer « cosmiquement » une philosophie, 
c'est envisager en elle « ce qui intéresse chacun »70 et en faire l'instru- 
m e n t  d ' u n e  «  s c i e n c e  d e s  f i n s  e s s e n t i e l l e s  d e  l ' h u m a i n e  r a i s o n  » 7 1 .  

L'intérêt pour cette connaissance du système permettant de hiérar- 
chiser toutes les fins humaines, c'est-à-dire l'intérêt pour la philo- 
sophie en tant que doctrine de la sagesse, n'est plus celui du seul 
savant mais bien celui de tout homme. C'est dans la mesure où le 

concept de philosophie ne convient stricto sensu qu'à cet acte intellectuel 
unissant la science comme moyen et la sagesse comme fin, que nous 
nous sommes refusé à nommer « philosophique » la seule histoire 
« savante » ou scolastique : « La philosophie, un acte de connaissance 
dont le résultat n'a pas seulement pour but la science (comme 
m o y e n )  m a i s  a u s s i  l a  s a g e s s e ,  c o m m e  f i n  e n  s o i . . .  » 7 2 .  

On peut donc philosopher sans faire œuvre de philosophie, envisager 
la doctrine non comme moyen d'une sagesse mais comme résultat 
d'une méthode, étudier, à coup sûr, scolastiquement, la doctrine 
hégélienne, sans être hégélien. Mais peut-on, aujourd'hui, être hégé- 

65. Ibid. 
66. V. Goldschmidt, op. cit., p. 32. 
67. Cf. V. Goldschmidt, op. cit., p. 20. 
68. KRV, AK, III, 246, 263. 
69. Ibid., 542, 561. 
70. Ibid., 543, 562, note de Kant. 
71. Ibid., 542, 562. 
72. Opus Postumum, AK, XXI, 7, 2. 



lien sans avoir étudié la doctrine du point de vue de sa méthode ? 
Non suffisantes, la compréhension et l'évaluation scolastiques du 
hégélianisme — ou du kantisme — nous semblent nécessaires 
préalablement à son utilisation cosmique « du point de vue de 
l'usager »73. 

En vue de cet usage « cosmique » du hégélianisme, l'étude des 
déplacements des concepts kantiens critiqués nous paraît particuliè- 
rement importante. Précisément parce qu'il s'agit de faire la part, 

sein de la notion de déplacement méthodologiquement entendue, 
a« déformation» des concepts antérieurs dont nous avons esquissé 

f1 triple modalité et de la « transformation » de ces concepts repris 
ans une interprétation de la totalité se voulant à la fois plus cohé- 

rente et plus riche de contenu. Or, l'on est toujours en droit de juger 
que ce que la critique des prédécesseurs nous fait perdre sur le 
premier plan est la condition nécessaire de ce que l'on estime rega- 
gner, cette fois sur le second. Pour nous en tenir au cas qui nous 
occupe, l'on estimera par exemple que l'ampleur des déformations 
subies par les concepts kantiens dans la critique de Hegel est large- 
ment compensée par la plus grande cohérence interne et la plus vaste 
extension de contenu du système hégélien. Mais ni cette perte ni ce 
gain ne peuvent être évalués a priori. Si la perte est certaine, encore 
faut-il mesurer l'ampleur des déformations. Si le gain est possible, 

encore n'est-il pas a priori certain; l'interprétation hégélienne de la 
réalité mathématique74, physique75, biologique76 de l'époque, par 
exemple, est-elle plus cohérente et intégrante que l'interprétation 
kantienne ? L'historien des méthodes doit préparer l'évaluation de 
c,es de- deux aspects qui sont comme l'envers et l'endroit du concept 

e déplacement. A ne tenir compte que de l'effet déformant de sa 
nouvelle entreprise, nulle philosophie ne résisterait à la mise à 

épreuve structurale de son histoire philosophique de la philosophie : 
es << inventions » de l'histoire philosophique de Kant impliquent-elles 

moins de déformations que celles de Hegel à l'égard de Platon et de 
ume alignés dans la séquence : dogmatisme, scepticisme, criticisme ? 
egel, exagérant à peine, a pu écrire : « Kant montra en somme une 

ignorance totale des systèmes philosophiques, et, en particulier dans 
es réfutations, l'absence d'une connaissance qui aille au-delà de la 

73 .  V .  G o l d s c h m i d t ,  op. ci l . ,  p .  21 .  

74 .  C f .  i n f r a ,  S e c o n d e  P a r t i e ,  c h a p .  I I ,  5 1 e t  c h a p .  I V ,  § 2 B .  
75.  S e c o n d e  P a r t i e ,  c h a p .  I I I ,  § 3. 

76 .  Q u a t r i è m e  P a r t i e ,  c h a p .  I I ,  e n  e n t i e r .  



simple notice historique »77. L'on peut donc admettre pouvoir payer 
une meilleure compréhension de la totalité, tant du point de vue de 
la consistance interne que de celui de la diversité intégrée, aux prix 
de décentrages entraînant le glissement des définitions ou mas- 
quant des thèmes ailleurs essentiels. Encore est-il préférable de savoir 
« exactement » le prix que l'on paiera et que l'historien peut utilement 
contribuer à fixer, alors, en vue de préparer, en connaissance de 
cause, l'acte de décision final de « la responsabilité philosophique »78. 

4 / Structures des réfutations doctrinales 
et structures des réfutations historiques 

Nous nous appuierons sur un concept de structure dont Victor 
Goldschmidt et Martial Guéroult ont notamment contribué à fixer 

le sens et l'usage en histoire de la philosophie79. Dans cette perspec- 
tive, une structure est essentiellement un ordre de raisons démons- 
tratives intégré dans la totalité architectonique d'une œuvre; struc- 
ture est donc synonyme de méthode en acte, objectivée dans le 
système où elle s'inscrit. 

L'on vise « à mettre à nu les structures démonstratives et architec- 

toniques de l'œuvre »80 lesquelles, en tant que rationnelles, ne sont 
rien d'autre que sa méthode. La méthode démonstrative — précision 
capitale — combine les moyens logiques et architectoniques. D'une part, 
comme son nom l'indique, elle est « démarche » qui fonde la vérité 
(d'une thèse ou d'une réfutation, d'une antithèse) et c'est son aspect 
logique; d'autre part cette démarche s'inscrit dans la totalité de 
l'œuvre considérée tant du point de vue de son unité que de sa 
diversité interne systématique (ce qui définit l'aspect architectonique 
de la structure). Ces questions de méthode appellent de notre part 
quelques commentaires relatifs à Hegel. Tout d'abord la « logique » 
démonstrative de la structure variera d'un philosophe à l'autre, 
puisque outre les « raisonnements » formels traditionnels, chacun 

77. GUW, G, I, 314, 219. 
78. V. Goldschmidt, op. cit., p. 20. 
79. De Victor Goldschmidt, entre autres ouvrages, voir Les dialogues de 

Platon, PUF, 1963, Préface de la seconde édition, où l'auteur insiste avant tout sur 
l'idée que la structure est méthode. De M. Guéroult voir, en particulier, la définition 
de la structure que nous commentons, dans son Descartes selon l'ordre des raisons, 
Aubier-Montaigne, 1953, 1, Avant-Propos. 

80. Ibid. 



Propose sa méthode propre : intuition cartésienne, réflexion kan- 
tienne, dialectique hégélienne, intuition husserlienne, bergsonienne, etc. 
De plus, la « logique » d'une structure démonstrative peut voir son 
sens et sa portée varier selon la place qu'elle occupera dans l'architec- 
tonique. Si l'on ose risquer une comparaison « organique » : une 
même structure anatomique n'a pas le même « sens » selon qu'on 
a rencontre dans tel ou tel ensemble de fonctions au sein du système 

total de l'organisme. Ainsi une même démarche logique peut être 
ttiodalisée, chez un philosophe, à travers des contextes systématiques 

divers que l'historien se doit d'indiquer. 
La mise à nu des structures ou méthodes de réfutation d'un 

P uosophe par un autre se devrait certes de mentionner les contextes 
variations archi tectonique s de l'argumentation logique; c'est bien 

Pourquoi, sans être au centre de notre travail, les considérations 
8enetiques n'en sont pas absentes. L'analyse des structures de réfu- 
tation devra, de plus, s'exercer nécessairement dans deux registres 

istincts et complémentaires, car, si l'histoire philosophique de la 
ph ilosophie repose sur les deux notions d'essence de la vérité et 

essence du devenir de la vérité, la critique d'une philosophie 
antérieure y revêtira deux aspects solidaires mais distincts : évaluation 

cette philosophie comparée aux autres, précédentes et suivantes, 
en fonction de l'essence du devenir, et évaluation de ses thèses 

d,,ctririales en fonction de l'idée de vérité; ou plus brièvement, 
critique historique, au sens étroit du terme, et critique doctrinale. La 

idarité méthodologique de ces deux évaluations est peut-être chez 
egel plus intime que chez tout autre philosophe, puisque l'essence 

d u devenir de la vérité n'y est nullement différente de l'essence de 
cette vérité même : « Le même développement de la pensée (dieselbe 

ntn)icklung des Denkens) qui est exposé dans l'histoire de la philo- 
sophie, est exposé dans la philosophie elle-même, mais libéré de 
cette extériorité historique, purement dans l'élément de la pensée »81. 

a même structure de développement est donc ici libérée de l'exté- 
norité historique et là enchaînée à cette même extériorité, ce qui 

a maintenir une distinction nécessaire, même chez Hegel, entre 
critique historique stricto sensu et critique doctrinale. La première 

^consiste à unir en une totalité les diverses philosophies »82 consi- 
erees dans leurs principes et en rapport avec leur « temps ». La 

81. G, VIII, 60, B, 180. 
82. IHPH, L, i3o, ne). 



seconde considère le contenu d'une philosophie, fût-ce celui de son 
« principe », purement dans l'élément de la pensée, point de vue 
correspondant à celui de La science de la logique83, ce qui nous autorise 
à dénommer réfutations logiques les réfutations doctrinales de Hegel. 

En définitive, une réfutation se présente toujours dans une 
structure de développement dialectique dont il s'agit à présent de 
considérer la spécificité logique ou doctrinale d'abord, historique 
ensuite. 

83. E, § 19; G, VIII, 66, B, 283. 



I I  

Les trois structures 

DE LA RÉFUTATION 
« DOCTRINALE » 

en philosophie hégélienne 

H  EGEL a lui-même identifié structure et méthode en un passage de 
a phénoménologie de l'esprit : « La méthode en effet n'est pas autre chose 
que la structure du tout (der Bau des Ganzen) exposé dans sa pure 
essentialité »1. Si l'on considère les textes qu'il consacre à la méthode 
ans r Encyclopédie (§ 237 à 244), on constate que la distinction de ses 

trois moments, commencement, progression, fin, est la reprise de la 
distInction des « trois côtés » du logique, division analysée dans les 

S 79 à 82 du Concept préliminaire à la science de la logique. Il apparaît que 
structures de réfutation philosophiques présentent trois aspects 

istincts correspondant aux trois moments de ce qu'il nomme « le 

1. PHG, G, II, 45; l, 41. 



logique »2 en général, par quoi il faut entendre «... tout ce qui a une 
réalité logique, c'est-à-dire..., tout concept ou..., tout ce qui est vrai 
en général »3. C'est cet ordre du logique, véritable ordre des raisons 
hégélien, qui permet d'intégrer tout contenu catégoriel dans la forme 
de la scientificité encyclopédique, forme propre de l'architectonique 
hégélienne. L'ordre du logique est le seul apte à « démontrer » une 
vérité, c'est-à-dire à déduire avec nécessité un contenu conceptuel 
d'un autre, en même temps qu'il fournit une méthode d'exhaustion 
pour l'ensemble. La structure de cet ordre est la suivante : ce sont 
les trois « moments » du procès de la catégorie, les trois « phases » 
que parcourt le logique de son sens. Le premier est le moment de 
l'identité requise par l'entendement; le second est le moment du 
dialectique au sens propre du terme, moment de l'autonégation ou 
de la raison négative; le troisième est le moment du spéculatif ou de 
la totalité, unité synthétique des catégories opposées. 

Et il est remarquable qu'à ces trois moments correspondent chez 
Hegel trois types de réfutation méthodologiquement distincts. Le 
premier donnera lieu à des critiques de contradiction formelle ou 
d'inconséquence, Hegel ne négligeant nullement l'impératif formel 
de l'identité en ses lieu et place limités. 

i  / L'inconséquence formelle 

L'impératif de « pensée conséquente » faisait déjà chez Kant 
l'objet de la troisième maxime du « sens commun » ou faculté de 
juger identique chez tous les hommes : « C'est la troisième maxime, 
celle de la manière de penser conséquente (der consequenten Denkung- 
sart)... »4. Quant à Hegel, il semble n'avoir jamais abandonné mais 
seulement « dépassé » l'identité formelle de l'entendement. D'une 
façon très générale d'abord, « dans la logique spéculative, la simple 
logique d'entendement est contenue et elle peut être aussitôt construite 
à partir de celle-là; pour cela, il n'est besoin de rien d'autre que de 
laisser de côté ce qui est dialectique et rationnel »5. Chaque catégorie, 
nonobstant sa contradiction dialectique propre, n'en possède pas 
moins son identité formelle, le contenu logique qui permet de la 

2. E, § 79; G, VIII, 185; B, 342. 
3. Ibid., Rem., 185, 343. 
4. KU, AK, V, 295, 128. 
5. E, § 82; G, VIII, 195-196; B, 344. 



définir momentanément et de la situer dans le système en la distin- 
guant par là de toute autre catégorie : c'est cette identité qu'il s'agit, 
jïïerne au sein d'une logique dialectique, de respecter6. Mais cette 
ogique du fini est en quelque sorte fondée à partir d'une auto- 

légation logique dialectique. Car c'est du mouvement dialectique 
du sens objectif conceptuel qu'est déduite la nécessité d'un phéno- 
mène ou « apparaître » fini du sens à la conscience, dont l'entende- 
les ment est une « figure ». La pensée philosophique assume donc ici 

s critères de la pensée formelle en en justifiant la nécessité du point 
e vue de la conscience et cela, même si le contenu systématique des 

concepts ne relève pas de la conscience en tant que concept de la 
P hilosophie de l'esprit et s'il s'agit d'un concept de la sphère logique 
Ve re, essence, concept) ou naturelle (espace, organisme, etc.). Ainsi 

nécessité de faire une place à la pensée finie est véritablement 
comprise par la pensée philosophique qui l'admet pour elle-même : 

Qu enfin la philosophie, elle non plus, ne peut se passer de l'enten- 
ement, n'a guère encore besoin d'une mention particulière après la 
discussion qui précède »7. 

La pensée infinie qui caractérise essentiellement les moments 
a ectique et spéculatif du concept envisage ceux-ci comme « média- 

tl0n » : l'un comme genèse ou autonégation de l'immédiat, l'autre 
comme résultat ou synthèse positive nouvelle, négation déterminée. 

ai.S cette médiation implique justement l'immédiateté comme 
origine dont provient la médiation. Néanmoins cette immédiateté 
est pas absolue puisque tout concept résulte de l'autonégation d'un 

concept. L'immédiateté ou « premier moment » résulte donc d'un 
renoncement provisoire à soi ou d'une autonégation de la pensée 
spéculative. La pensée infinie renonce à soi comme pensée du 
contenu immanent du concept (moments dialectique et synthétique) 
Pour penser le contenu dans le milieu de l'extériorité où il « appa- 
raît», en rapport d'extériorité réciproque avec d'autres contenus. Mais 

est toujours la pensée infinie qui pense sa propre pensée en pouvant 
evant formuler les conditions de sa finitude, c'est-à-dire du phéno- 

mène du sens dans le milieu de l'extériorité. Elle le fait précisément 
au ruveau du premier moment ou moment du « commencement »8. 

la ' Dubarle montre dans Logique et dialectique, Paris, Larousse, 1972, que 
de et constitutives de toute identité formelle s'imposent au 

discours de Hegel lui-même en tant que « suite discrète de nominations », p. 71. 
7. E, 80, Add.; G, VIII, 187, 512. 
8. eL  G, V, 332; SJ, II, 553. 



La logique spéculative comporte donc cette supériorité sur la 
logique formelle qu'elle peut se « supprimer » et comprendre son 
autre en elle, sans cesser d'être elle-même; ce que ne peut effectuer 
la logique « ordinaire ». Si la logique formelle cherche à se fonder, 
c'est-à-dire à reconnaître que « les lois-de-la-pensée — ainsi qu'on 
les appelle »9 — ne sont pas absolument immédiates mais dérivées de 
la pensée du contenu, elle se supprime bien évidemment comme telle 
et devient une logique du contenu, une logique spéculative. La 
dialectique qui s'empare des déterminations réflexives (identité, 
différence, contradiction) cherchant à se fonder, n'est donc nullement 
une incohérence ou une inconséquence de la logique formelle avec 
elle-même, ni vis-à-vis de ses principes. L'ironie fréquente de Hegel 
à l'égard d'une pensée admettant la « contradiction »10 dès qu'elle 
prend sa forme comme contenu n'a pas seulement en vue la logique 
formelle mais aussi la « pensée formelle » (das formelle Denken)11 que 
nous nommerions « formalisme », cette conception selon laquelle 
les concepts d'identité et de contradiction n'ont d'autre sens et 
d'autre juridiction que ceux que leur confère la logique formelle où 
la contradiction ne peut être pensée. On arriverait ainsi : « A postuler 
que le contradictoire ne saurait être pensé, alors qu'en fait la pensée 
d u  c o n t r a d i c t o i r e  e s t  l e  m o m e n t  e s s e n t i e l  d u  c o n c e p t  » 1 2 .  

Le fondement spéculatif de la logique formelle explique que nous 
adoptions les expressions « structure d'inconséquence », « inconsé- 
quence formelle » pour dénoter toutes les critiques dévoilant chez 
Kant une faute à l'encontre de la logique formelle; il s'agira donc 
non seulement d'inconséquences à l'égard des principes kantiens 
eux-mêmes, mais encore de l'inobservation du principe d'identité 
dans la modification ou le glissement de sens des définitions, thèses 
ou principes de méthode préliminaires. Cette dénomination nous a 
semblé, d'une part, conforme au vocabulaire traditionnel désignant 
l a  l o g i q u e  f o r m e l l e  c o m m e  u n e  «  l o g i q u e  d e  l a  c o n s é q u e n c e  » 1 3 ,  

d'autre part historiquement conforme aux expressions utilisées par 
Hegel lorsqu'il veut marquer qu'il s'agit d'apprécier une thèse 
conformément aux principes de l'entendement. 

9. E, § 115; G, VIII, 269, 375. 
10. lbid., « la forme de la proposition la contredit déjà elle-même », 268-269, 

375. 
II.  WL, G, V, 342; SJ, II, 562. 
12. Ibid., 342, 563 ; cf. G. Noël, La logique de Hegel : « Ce que Hegel est amené à 

contester, c'est que la contradiction ne puisse en aucun sens être pensée » (Vrin, 
t967, P- 15)- 



La terminologie de ce type de réfutation étant fixée, il faut 
préciser, succinctement les diverses sortes d'inconséquences repro- 
 ̂ ees par Hegel à Kant, au même titre qu'à d'autres philosophes. 

s recherches qui suivent nous ont conduit à mettre en valeur une 
première division entre les inconséquences relatives à la définition 

es concepts et les inconséquences relevant du raisonnement propre- 
ment dit, qui est considéré au niveau très général des rapports entre 
principes et conclusions, sans que Hegel en vienne jamais à la considé- 
ration. plus particulière d'éventuelles figures de syllogisme. Cette 

j ivision se trouve déjà chez Kant pour lequel les critères de la vérité 
j ()gique se ramènent soit au respect du principe de contradiction dans 

concepts, soit au principe de raison suffisante et à la conformité 
a rationalité en généralité (Rationabilitat)15. Cependant, même de 

Manière générale, on se refuse à dire que « la raison des pensées 
ues (die Vernunft absoluter Gedanken) semble avoir en quelque 

la sorte, honte de raison du syllogisme »16 : « Or il est évident que 
, raison logique lorsqu'elle est considérée comme formelle, doit 
egalement être essentiellement reconnue dans la raison qui a affaire à 

^  contenu »17. Concernant les concepts, Hegel repérera trois sortes 
Il s'agit d'abord de la contradiction dans les concepts 

ms> c'est-à-dire de l'incompatibilité des divers moments posés 
un concept. Il mentionne, ensuite, le non-respect des définitions 

Présupposées. Enfin, c'est l'inadéquation d'un exemple à la définition 
Un concept qu'il était censé illustrer. Parmi les inconséquences de 

raisonnement, Hegel relèvera souvent chez Kant des « pétitions » 
principe consistant à prendre implicitement comme principe de 

ell preuve la proposition même que l'on se proposait d'établir par 
e" Il découvre encore chez lui de véritables « raisonnements 

peurs »18 entendus ici au sens de raisonnements qui ne prouvent 
P^s réellement ce qu'ils sont supposés prouver apparemment; ce que 

^ge interprète souvent comme l'inadéquation entre ce que fait un 
P i losophe et ce qu'il dit qu'il fait : il y a là une « apparence logique » 

laquelle Kant succombe en pratique, alors qu'il l'a critiquée dans 

lz T > expression de « logique de la conséquence » se retrouve encore chez 
Husser) 5 cf. 14. &4ue formelle et Logique transcendantale, Paris, PUF, coll. « Epimé- thée » 

14. E, § 60, Rem.; G, VIII, X, 158; B, 321. 
15. Logique, AK, IX, 52, 57. 
17. 16. IbM. G, V, 119; SJ 11, 350. 
18. Logique, AK, IX, 134, 146. KRV, AK, III, 269, 291. 



les raisonnements de la métaphysique dogmatique. Signalons en 
terminant la dernière inconséquence de raisonnement mentionnée 
par Hegel : il s'agit de raisonnements « oublieux » de conclusions 
acquises antérieurement par la doctrine, les « conséquences » d'un 
raisonnement antérieur n'étant pas respectéesl9. 

2 / L'autonégation dialectique 

Le second moment du logique, celui de l'auto-négation, comman- 
dera les critiques de négation dialectique, montrant qu'une thèse, 
c'est-à-dire, pour Hegel, une catégorie, appelle ou exige son opposée, 
en laquelle elle « passe », se « réfléchit » ou se « développe », selon l'une 
des modalités particulières du dialectique20. Hegel nomme parfois 
«  c o n s é q u e n c e  » ,  c e t t e  «  d i a l e c t i q u e  i n t e r n e  d e s  f o r m a t i o n s  » 2 1 .  A i n s i  

«  l ' h i s t o i r e  d e  l a  p h i l o s o p h i e  e s t  u n e  p r o g r e s s i o n  e n  s o i  c o n s é q u e n t e  

(konsequenter), nécessaire »22 et plus haut, sur la progression histo- 
rique des formations : « Le concept interne agit suivant sa consé- 
quence, mais cette conséquence n'est pas exprimée »23. Cette « consé- 
quence dialectique » doit évidemment être distinguée de la « consé- 
quence formelle » en tant que principe de pensée du moment de 
l'entendement. Ainsi verrons-nous l'indétermination ou le « néant » 

de connaissance pensé en la chose en soi, « passer » en ce contraire 
qu'est la détermination la plus facile à saisir ou « l'être » dont on ne 
peut objectivement rien savoir de plus24. Mais réservons pour nos 
analyses ultérieures le repérage de chaque autonégation du kantisme, 
et tâchons d'abord de distinguer cette négation dialectique de la 
contradiction formelle. 

Cette dernière est une erreur à l'égard d'un contenu ; son fondement 
est extérieur à ce contenu; elle se présente comme contingente. La 
première est la vérité d'un contenu; son fondement est intérieur au 
contenu et elle se présente comme nécessaire. On peut ajouter que la 

19. Après leur repérage, les critiques d'inconséquence font l'objet d'un bilan 
dans nos Conclusions, § I, Hegel contre Kant, le bilan des réfutations. 

20. Sur ces modalités du dialectique, cf. notre étude « Le dialectique, la 
dialectique, les dialectiques chez Hegel », in Revue de Métaphysique et de Morale, 
Paris, juillet-septembre 1977, p. 312-326. 

21. IHPH, L, 126, 115. 
22. Ibid., 125-126, 115. 
23. Ibid., 33, 39. 
24. Plus bas, Deuxième Partie, chap. III, § 5, C. 



seconde concerne ce qui est dit d'un contenu — par Kant par 
exemple — alors que la première concerne ce que veut dire un contenu, 
sa signification. Enfin, alors que la seconde ne peut qu'être annulée 
et donner lieu à la reprise correcte du même contenu, la première doit 
être intégrée et donner lieu à la progression vers un autre contenu. 

Ces traits distinctifs ressortent de textes comme ceux qui suivent : 
<( C est l'un des préjugés fondamentaux de la logique jusqu'alors en 
VIgueur et du représenter habituel que la contradiction ne serait pas 
u n e  d é t e r m i n a t i o n  a u s s i  e s s e n t i e l l e  e t  i m m a n e n t e  q u e  l ' i d e n t i t é  »25.  

1 l a  l o g i q u e  d i a l e c t i q u e  f o n d e ,  c o m m e  i l  n o u s  l e  s e m b l e ,  l ' i d e n t i t é  

^  l a  n o n - c o n t r a d i c t i o n  f o r m e l l e s  s u r  l a  n é c e s s i t é ,  p o u r  l e  c o n t e n u  

- m e m e ,  d ' a p p a r a î t r e  à  l a  p e n s é e  d ' a b o r d  f i n i e  e n  s o n  i m m é d i a t e t é ,  

c e  p h é n o m è n e  d u  s e n s  e s t  b i e n  c e t t e  f o i s  e n  t a n t  q u ' a u t o - n é g a t i o n ,  

c o n t r a d i c t i o n  d i a l e c t i q u e .  D è s  l o r s  «  . . .  l a  c o n t r a d i c t i o n  s e r a i t  à  

prendre pour le plus profond et le plus essentiel »26. Reste que ce 
que la pensée formelle entend par contradiction vaut bien pour elle 

'" comme une contingence, pour ainsi dire comme une anomalie 
un paroxysme-de-maladie passager »27. En tant que dialectique 
 ̂et permettant alors de comprendre l'identité de la forme elle- 

'nêr,e comme résultant d'une dialectique de la « réflexion » — la 
contradiction fonde la progression à un autre contenu, car d'une 

Ç°n générale, « c'est seulement dans la mesure où quelque chose a 
ns soi-même une contradiction qu'il se meut, a (une) tendance et 

^ e; activité »28. La négation dialectique, qui prend, dans la sphère 
e la Logique de l'Essence, l'aspect de la contradiction au sens 

St!lct29 ' fournit donc un instrument appréciable pour la réfutation 
P hilosophique. Reste à penser positivement la synthèse d'une auto- 
negation et de son contenu, ce qui fournit, en dernier lieu, un double 
et nouveau registre à la critique. 

3 / L'incomplétude synthétique 

Le troisième moment du logique se présente sous deux aspects; 
comporte, d'une part, la négation d'un « contenu déterminé »30 et, 

Lj, 

27. Ibid., 58, 82. 
28. Ibid., 58, 81. 
29. Ibid., 48-62, 69-87. 
3°- E, § 82; G, VIII, 195 ; B, 344. 



d'autre part, le nouveau contenu « affirmatif » résultant de cette 
négation déterminée. De là découleront deux structures possibles 
des réfutations « spéculatives ». Ou bien l'auto-suppression d'un 
contenu aura été pensée mais non la positivité du résultat en sa 
nouveauté conceptuelle concrète; l'auto-suppression équivaudra dès 
lors à la négation simple ou à la suppression abstraite du contenu. 
Tel sera, par exemple, le principe de la réfutation hégélienne de la 
dialectique antinomique chez Kant. Kant a bien présenté les anti- 
nomies en termes de contradiction dialectique — interne, nécessaire, 
essentielle — de « l'en-soi des choses », mais il « en est resté au résultat 
simplement négatif du caractère inconnaissable »31 de cet en-soi. Ou 
bien c'est l'affirmation d'un nouveau contenu synthétique qui sera 
posée mais sans que l'on présente « l'auto-négation du contenu 
déterminé » qui est la genèse de ce résultat. Ce sera là l'une des 
réfutations de la déduction métaphysique des catégories. Kant dit : 
« La première catégorie est positive; la seconde est la négative de la 
première; la troisième est la synthèse des deux »32; cependant il ne 
déduit nullement cette synthèse, et « la forme de la triplicité n'est ici 
qu'un schéma »33. 

Tels sont les principaux traits de la méthode de réfutation doctri- 
nale d'une philosophie selon Hegel. Reste à envisager de plus près 
la structure méthodologique des réfutations historiques chez notre 
auteur. 

31. Ibid., § 48, Add.; G, VIII, 141; B, 504. 
32. HPH, G, XIX, 567. 
33. Ibid. 



Imprimé en France 

Imprimerie des Presses Universitaires de France 
73, avenue Ronsard, 41100 Vendôme 

Octobre 1985 — N° 31 040 




	Couverture
	Page de titre
	PREMIÈRE PARTIE - Les structures générales des réfutations - La réfutation philosophique chez Hegel et les réfutations particulières de Kant
	I - Nature et limites d'une analyse structurale DES REFUTATIONS HÉGÉLIENNES DE KANT
	II - Les trois structures DE LA RÉFUTATION « DOCTRINALE » en philosophie hégélienne


