
    
      
        [image: cover]
      

    

  
    
      
        COLLECTION

        « Fiction & Cie »

        fondée par Denis Roche

        dirigée par Bernard Comment

        ISBN 978-2-021-13900-6

        © Éditions du Seuil, octobre 2013

        
        
        
        Le Code de la propriété intellectuelle interdit les copies ou reproductions destinées à une utilisation collective. Toute représentation ou reproduction intégrale ou partielle faite par quelque procédé que ce soit, sans le consentement de l’auteur ou de ses ayants cause, est illicite et constitue une contrefaçon sanctionnée par les articles L. 335-2 et suivants du Code de la propriété intellectuelle.
        
        www.seuil.com

        www.fictionetcie.com

      

    

  
    
      
            Du même auteur

            Détours, Nouvelle Revue française, 1924 Pauvert, 1985 et Ombres, 2007

            Mon corps et moi, Le Sagittaire, 1925 Pauvert, 1990 Le Livre de poche, Biblio nº 3154, 1991 et Ombres, 2008

            La Mort difficile, Éditions du Sagittaire/Simon Kra, 1926 Pauvert, 1978,
                Le Livre de poche, Biblio nº 3085 et Ombres, 2007

            Babylone, Éditions du Sagittaire/Simon Kra, 1927, Pauvert, 1976 et Ombres, 2008

            L’Esprit contre la raison, Les Cahiers du Sud, 1928 Pauvert, 1986

            Êtes-vous fous ?, Gallimard, 1929, et « L’imaginaire », 1981

            Renée Sintenis, « Les sculpteurs nouveaux », Gallimard, NRF, 1930

            Paul Klee, « Les peintres nouveaux », Gallimard, NRF, 1930 Fata Morgana, 2011

            Dalí ou l’anti-obscurantisme, Éditions surréalistes, 1931

            Le Clavecin de Diderot, Éditions surréalistes, 1932

            Les Pieds dans le plat, Le Sagittaire, 1933 Pauvert, 1976

            Le Roman cassé et derniers écrits, 1934-1935, Pauvert, 1989

            Lettres de désir et de souffrance Préface de Julien Green, Fayard, 1996

            Lettres à Mopsa, Paris-Méditerranée, 1997

            Correspondance de René Crevel à Gertrude, Stein, L’Harmattan, 2000

            Mais si la mort n’était qu’un mot, L’Échoppe, 2007

        

    

  
    
      
        Cette curieuse solitude de René Crevel

        
          « Prière de m’incinérer. Dégoût. » C’est le dernier écrit, posé sur la table de la cuisine du petit deux pièces parisien, rue Nicolo. Le 18 juin 1935, René Crevel se suicide à trente-cinq ans.

          Au courrier, la semaine précédente, l’écrivain reçoit de nouveaux résultats médicaux. Pas bons. Son état de santé s’aggrave. La tuberculose, pour laquelle il est soigné depuis des années à coups de longs exils en sanatorium, de sacrifices et d’opérations plus ou moins réussies, est en passe d’évoluer en une grave infection rénale qui l’obligerait, une fois encore, à quitter ses amis et Tota, la femme qu’il aime. Crevel, pourtant, a le sentiment d’avoir quelque chose à accomplir et reste à Paris. Il va mourir. Il sera seul et sans doute le sait-il.

          La veille, dans la soirée du 17 juin, à la Closerie des Lilas, René Crevel pense encore pouvoir réconcilier communistes et surréalistes, articuler dialectique marxiste et nécessités artistiques et intellectuelles. En effet, quelques jours plus tôt, André Breton, chef de file du mouvement surréaliste, a giflé en pleine rue l’un des écrivains communistes qui se trouvent à Paris à l’occasion du congrès de l’Association des écrivains et artistes révolutionnaires dans lequel Crevel est très impliqué. Après cet épisode, l’écrivain réussit à réunir les deux parties afin que chacune aille au-delà de ses ressentiments personnels. Peine perdue. Devant la Closerie des Lilas, à la fin de la soirée, on se sépare sur un échec.

          
            [image: ]
            
              René Crevel, vers 1933.

            

          

          En janvier 1925, dix ans plus tôt, dans une enquête publiée dans La Révolution surréaliste, à la question : « Le suicide est-il une solution ? », Crevel répondit : « La plus vraisemblable, juste et définitive des solutions » – deux mois plus tard, dans la revue Philosophies, il publie un article intitulé « Pamphlet contre moi-même »… Alors, on le comprend, pour lui, tout doit aller vite. Ce sera donc une jeunesse à tout rompre, une vie d’expérimentations intellectuelles, politiques, sexuelles, sentimentales. De quoi alimenter une expérience intérieure, de quoi, en somme, entrer en littérature.

           

          Après la rencontre à la Closerie des Lilas, Louis Aragon raccompagne René Crevel en auto. C’est la mi-juin, il doit faire beau à Paris et les deux hommes traversent de bout en bout la capitale, jusqu’à l’appartement situé dans le 16e arrondissement. Crevel monte les étages qui le mènent chez lui. Dans la voiture, Aragon hésite, c’est ce qu’il racontera plus tard, à laisser ainsi son ami. En tout état de cause, Crevel se retrouve seul. Mopsa, son ancienne amante désormais confidente, et Tota, la maîtresse des dernières années, sont absentes de Paris et sans doute injoignables. Quant aux autres amis, gênés peut-être par l’issue de la soirée, ils ne se manifestent pas. René Crevel réussit tout de même à joindre au téléphone Paul Eluard. Puis ce sera tout. Le lendemain, au petit matin, on le retrouve étendu sur le carrelage froid de la salle de bains. Transporté à l’hôpital Boucicaut, il meurt en milieu d’après-midi.

          Les amis défilent devant ce corps : Valentine Hugo, Eluard, Simone Téry, Élise Jouhandeau, et probablement, bien que n’appartenant pas au cercle des intimes de l’écrivain, Louis Massignon, venu se recueillir et surtout prier.

          L’émoi que cause le décès de l’écrivain chez les surréalistes est considérable. Sans doute à la hauteur de la culpabilité que certains d’entre eux, à tort ou à raison, exprimeront. De fait, les surréalistes ne cesseront d’évoquer le souvenir de René Crevel, enfermant alors son œuvre et sa vie dans le seul geste de la mort volontaire – lui creusant ainsi un tombeau, plutôt que de lui ériger un mausolée : le suicide de Crevel occultera son œuvre. Vieille histoire déjà répétée chez Vladimir Maïakovski, Arthur Cravan, Raymond Roussel, Sylvia Plath… Pour lui, chacun y va de son interprétation, le faisant passer (dans le désordre) pour un martyr du surréalisme (ici est visée l’intransigeance d’André Breton) ou bien de la politique (peut-on sérieusement être un bon écrivain si l’on s’occupe de politique ?), ou bien en mettant en cause sa liberté sexuelle et ses relations amoureuses (il est bisexuel : incompréhension généralisée). Sans oublier des causes plus pragmatiques : suicide du père, désamour de la mère (voilà ce que c’est que de ne pas savoir régler son œdipe à temps), et bien sûr, la maladie. Alors peut-on donner sens au suicide de Crevel ? Sans doute pas. À moins qu’il ne faille voir une autre raison, plutôt comme un fil rouge que l’on observe dans ses livres, ses articles et ses correspondances : une curieuse solitude. Une curieuse solitude qui eut raison de lui. « J’ai froid d’être seul », écrira-t-il, ne cessera-t-il en fait jamais d’écrire, de hurler, même. Mais personne ne l’entendra.

           

          « Moi, les autres ? Dès qu’il n’y a plus que moi, ils me deviennent, ces autres, les autres, ils me deviennent indispensables. Et déjà je hais la chambre d’hôtel parce que je n’y trouve aucune trace de leur existence. Quel nettoyage par le vide a chassé le réconfort d’un peu de poussière et jusqu’au souvenir de la chaleur humaine ? »

          Un soir, au milieu du dîner, sa mère le prend par le bras et l’emmène dans la chambre parentale. Crevel a quatorze ans et les pieds de son père se balancent à hauteur de ses yeux. Sa mère, sans doute dans un épisode hystérique, insulte le cadavre. Pareille à la statue du Commandeur, l’image ne cesse de hanter l’écrivain. À Georges Hugnet, il confie : « Dès la fin de mon enfance, j’ai senti que l’homme qui facilite la mort est l’instrument d’une force majeure (appelez-le Dieu ou Nature) qui, nous ayant mis au sein des médiocrités terrestres, emporte dans sa trajectoire, plus loin que ce globe d’attente, les courageux. » Crevel aura des comptes à régler, le fantôme du père suicidé refera surface dès le premier roman, publié à vingt-quatre ans, Détours, ainsi que dans le deuxième, La Mort difficile : le suicide, « c’est comme les cheveux poil-de-carotte. Pure affaire de chance. Les uns y échappent. Les autres pas1. » Son père, lui et sa sœur, Hélène, n’y échapperont pas.

           

          « Ma mère était de celles qui gardent la tradition des housses sur les fauteuils et de l’ennui, méprisent les jolies femmes et les hommes gais, détestent les bijoux, les oiseaux de paradis et les dentelles. Brune et sans grâce, elle incarnait, dans le genre maigre, la bourgeoise dite de tête. Elle m’aimait beaucoup, voulut faire de moi un homme rangé comme une armoire à glace, m’apprit l’arithmétique, les principes de la civilité puérile et honnête, le catéchisme2. » On pense à l’un des poèmes d’Arthur Cravan, « ma mère et moi, nous ne sommes pas faits pour nous comprendre ».

          Un homme rangé ? Crevel va, avec une méthodique insolence, fouler aux pieds les valeurs bourgeoises, les principes et les autres conventions familiales, « plus de housses sur les objets, ni de capotes anglaises sur les idées3 ». En fait d’œdiperie, donc… À la suite du suicide de son père puis au manque d’affection de sa mère, Crevel semble développer une peur de l’abandon qui ne le quittera plus. L’affection, comme à distance : « Ta famille par peur de la typhoïde boit de l’eau d’Évian, mange les fruits en compote, les salades cuites, hait le soleil qui use les rideaux et défend, bien entendu, à la chair de sa chair de sortir sans chaussettes, même l’été au bord de la mer. Un vrai petit d’homme, civilisé, contemporain de l’Exposition universelle, porte des guêtres doublées de flanelle rouge (qui lui piquent joliment les mollets), du 1er octobre au 1er mai […]. On l’a surnommé Rub Dub Dub, parce que le premier vers (et encore écorché) de la chanson “Rub a dub dub” :

          
            
              Rub a dub dub
            

            
              
                Three men in a tub,
              

              
                The Butcher, the Candle stick maker
              

              They all sailed out to the sea4. »

            

          

          Au lycée Janson-de-Sailly, dans le 16e arrondissement, Crevel s’emmerde, pas d’autre mot. Michel Leiris, son condisciple, se souvient d’un garçon solitaire : « Il semblait indifférent à tout ce qui pouvait se dire ou se faire dans la classe, tant du côté du maître que du côté des élèves. L’image qui m’est restée de lui adolescent est celle d’une sorte de somnambule. Du point de vue scolaire, peut-être travaillait-il bien et n’avait-il du cancre que le côté dormeur ou étranger absolu5. » Crevel fuit cet ennui avec deux de ses amis rencontrés à la fin de son adolescence : Jean-Michel Frank, qui deviendra l’un des plus importants ensembliers de son temps et décorera les luxueux appartements de nombre de leurs amis, et Marc Allégret, futur cinéaste et compagnon de celui qui est déjà considéré comme un écrivain important, André Gide. « À songer ainsi, Rub Dub Dub, petit bonhomme de quatre sous, puis adolescent rôdeur, prend lui aussi racine, et devant le cèdre commence à sentir qu’il se métamorphose en arbre à méditation. » C’est le début de l’affranchissement.

          Ainsi, les trois amis ont une passion pour Lafcadio, le héros des Caves du Vatican – roman de Gide paru en 1914, lui aussi à la recherche d’un père qu’il retrouvera à la veille de sa mort. Puis, poussé par la folie de l’acte gratuit, un meurtre, Lafcadio, habité par la culpabilité, le remords et la solitude, sera obligé de renier ses véritables origines… Solitude, donc. On saisit ce que le futur écrivain rencontre chez ce héros dont « tout paraît insuffisant à son désir6 ». Jeunesse, révoltes, expériences. Beau programme.

          La véritable métamorphose de Crevel se fait à son entrée à la Sorbonne, en lettres, avec de nouvelles et nombreuses rencontres. « Il a des cheveux blonds qu’il secoue de tous les côtés, de grosses lèvres tartares, un nez cruel, des yeux célestes », relate Simone Ratel. Vers 1919, tombée sous le charme de ce garçon, elle l’initie à la politique et aux pamphlets ; à l’amour sans doute aussi. Une autre amitié trouble – filles et garçons, Crevel aime entretenir les amitiés troubles – se noue à la même époque avec Marcelle Sauvageot. Peut-être est-ce à elle qu’il adresse sa Lettre pour Arabelle en 1921, sa première publication : « Sous prétexte de camaraderie, nous nous étions condamnés à ne jamais désirer l’amour entre nous, et pourtant, Arabelle, nous étions jeunes tous deux […] je voulais que cette “franche amitié” vous fût offerte sans mélange. Aux heures de rencontre, lorsqu’en la mienne votre main se confiait fraîche de vie, je m’évertuais à ne pas tomber en des pensées précises et troubles à la fois, qualifiées tentations d’après l’intransigeance de notre toute cérébrale amitié7. » Sauvageot est alors loin de l’agitation parisienne et du groupe d’amis auquel appartient désormais Crevel. Elle est partie enseigner à Charleville et, pour la distraire, il lui écrit des vers de mirliton. Des vers pour les garçons et les filles :

          
            Tout Crevel que je suis, me voilà bien foutu.

            Christi, je n’y vois goutte en ce tohu-bohu.

            Mais, joyeuse, à ces mots sauvageotte-Antigone

            Prend par la main Crevel-Œdipe qui tâtonne,

            Et lui, vite oublieux de ses terrestres transes,

            Dans l’air impondérable esquisse un pas de danse.

          

          Plus tard, fin 1933, Crevel retrouvera Marcelle Sauvageot quelques semaines avant qu’elle ne meure de la tuberculose dans un sanatorium de Davos, « où des toux incessantes hachent la nuit8 ». « Je tousse en réponse pour vérifier l’état de mes poumons, écrit Sauvageot. Vais-je sentir ce creux, ce vide de soufflet crevé9 ? » Un an auparavant, à un petit nombre d’exemplaires, Marcelle avait fait paraître son unique livre, autobiographie à peine dissimulée, Commentaire. Crevel raconte, dans les lettres à Tota – et c’est sans doute parmi les lignes les plus émouvantes de cette correspondance –, les derniers jours, les dernières nuits de son amie. Bien sûr, on n’imagine pas que Crevel n’y voie, là aussi, la manière dont il va mourir.

           

          Au début des années 1920, à la Sorbonne et pendant son service militaire à la Tour-Maubourg, Crevel va donc rencontrer ses nouveaux amis – il a, soyons clairs, une capacité monstre à l’amitié. Georges Limbour, Marcel Arland, Roger Vitrac, Max Morise, Jacques Baron… Ensemble ils sortent, écrivent, s’enivrent (beaucoup), draguent, se défoncent à l’opium. Avec Crevel, tous le diront, ils s’amusent. Il est le compagnon idéal des nuits sans sommeil ; chien fou, noceur infatigable, il aime les nuits fauves. Et puis, à Paris, c’est la révolte dadaïste, les insultes, l’agitation, l’effervescence qui attire le petit groupe. Crevel se prend au jeu et participe avec les dadas à la visite-promenade de l’église Saint-Julien-le-Pauvre à Paris, le 14 avril 192110. Ce n’est pas rien, et cela montre qu’il est au bon endroit, au bon moment. À vingt et un ans, il fait partie de ceux qui, comme les dadaïstes ou, plus tard, les situationnistes, s’enivrent et dérivent mais surtout essaient, tentent et expérimentent. Bref, René Crevel est sur une ligne de risque.

          
            [image: ]
            
              Autoportrait de René Crevel.

            

          

          Il rencontre bientôt Cocteau (méfiance), mais surtout Aragon, Breton, Soupault, Tzara. Bien sûr, le mouvement est bientôt mort, mais l’esprit de dézingage, de désintégration des valeurs bourgeoises perdurera chez les surréalistes de la première époque que Crevel va bientôt rejoindre. L’esprit dada continue, dépassant le domaine de l’art. « Il n’est pas systématiquement dans les livres comme un Bouddha au milieu d’une cheminée. Il est dans la vie et c’est lui qui demande une révision des valeurs, la destruction des idoles, une foi nouvelle 11. » La destruction des idoles ? Crevel va s’y atteler avec acharnement – il est un lecteur de Rimbaud, Jarry, Lautréamont, qui ont déjà œuvré en ce sens… Crevel fait le choix de lier expériences de la vie et écriture, des essais collectifs et de la mise en commun de l’outil créatif – il aime à citer cette phrase de Lautréamont, que prend à son compte aussi Eluard : « La poésie doit être faite par tous, non par un 12. »

          Si Crevel publie plusieurs romans ainsi que des essais sur certains de ses amis artistes (Dalí et Ernst notamment) et mène une activité littéraire dense, l’engagement politique va prendre une place de plus en plus prépondérante. Se rendant plusieurs fois en Allemagne, surtout à Berlin, il rencontre à la fin des années 1920 de nombreux intellectuels allemands, antinazis, avec lesquels il noue des contacts privilégiés, et ce jusqu’à sa mort. Le premier d’entre eux est l’écrivain et journaliste Klaus Mann13, fils de Thomas Mann. Avec lui, Crevel partage cette « éducation européenne » et son angoisse d’assister à la montée des fascistes. L’écrivain allemand écrit sur La Mort difficile un compte rendu qui montre combien Crevel et lui partagent la même position tout en étant de part et d’autre des frontières : « Si j’ai pu être incroyablement bouleversé par le roman d’un jeune Français paru ces derniers jours, c’est que j’y ai reconnu toutes nos souffrances, nos aventures, nos défaites et nos espérances, dépeintes et mises en forme dans une autre langue. Le jeune écrivain s’appelle René Crevel » ; « Je suis convaincu, écrit encore Klaus Mann, que ce roman, avec Le Diable au corps, de Radiguet, constitue la plus importante et la plus émouvante profession de foi de la jeunesse européenne d’après-guerre14. » « Sais-tu, écrit Crevel à son ami allemand, que tout ce que tu fais et le peu que je fais, moi, semblent me lier plus que toute autre chose ? La lutte en commun sur des points même différents, quelle bonne manière d’être amis, l’amitié se définissant d’ailleurs pour moi par [une] solidarité intellectuelle15. » Cet engagement, cette intime conviction, Crevel les paiera cher. Il sera de plus en plus isolé à mesure que ses convictions politiques l’emporteront sur la création littéraire.

           

          À partir de 1933, Crevel délaisse l’écriture romanesque. Pas le temps : l’idéal politique avant tout. De fait, et la correspondance avec Tota Cuevas le montre bien, cet engagement n’est pas une gageure. Et, comme Crevel le précise dans la présentation qui annonce le livre à venir : « C’est le spectacle d’une Europe déshonorée par le fascisme et l’impérialisme qui a décidé l’auteur-spectateur à mettre « les pieds dans le plat ». Mais dénoncer un monde qui tombe en pourriture, en ruine, c’est aussi lui opposer un monde nouveau. »

          Sans doute, comme l’analyse Jean-Michel Devésa16, faut-il voir dans l’acharnement politique de Crevel, au fur et à mesure que la maladie gagne du terrain, une forme de transfert de ses propres angoisses, de sa solitude, vers un idéal de groupe. « Glissant du roman où “ça” parle à celui où “ça” crie, passant insensiblement de la simple projection romanesque de sa difficulté à vivre à la critique sociale et au pamphlet. Crevel est sur le point de transposer dans la sphère politique son attente et sa quête. » Parce qu’un parti et une cause tiennent chaud et qu’ils constituent parfois la famille que l’on n’a pas eue, Crevel a pensé se réaliser dans l’action politique.

          Seuls quelques-uns de ses amis semblent arriver à le distraire de cette solitude impossible à rassasier que la maladie et la politique lui imposent : Tony Gandarillas, Louis Marcoussis et Alice Halicka, les Jouhandeau, Georges Poupet, Georgette Camille, Charles et Marie-Laure de Noailles, Étienne et Édith de Beaumont, Valentine Hugo, Mopsa bien sûr, puis Tota. À tous il envoie des centaines de lettres qui sont comme un journal17, nous renseignant sur son état de santé, ses articles et ses livres en cours ou encore les aléas des positions surréalistes, intellectuelles et politiques. Ces lettres, quel que soit le correspondant, se terminent en général par les mêmes mots : « Écris-moi », « Écrivez-moi », « Dites-moi ce qui se passe », « N’oubliez pas ce pauvre René », « Donnez-moi de vos nouvelles »…

          C’est en faisant le constat que René Crevel se livre tout entier dans ses lettres et qu’il ne cache à personne son sentiment de solitude que nous avons pensé présenter ces correspondances dans un ordre chronologique – à la manière d’un journal de solitude que l’écrivain aurait tenu malgré lui. Tout à la fois « au monde et au désert », René Crevel n’a souvent comme lien avec ses amis que les lettres qu’ils envoient et celles qu’il attend avec la plus grande impatience. Les lettres regroupées dans la première partie de ce livre dessinent ainsi, selon nous, le portrait le plus juste que l’on pourrait faire de l’écrivain, permettant en ce sens de mieux appréhender le roman, lui aussi inédit, que nous proposons. Car ne nous y trompons pas, L’Arbre à méditation est pour Crevel un cri de révolte mais surtout une analyse sans complaisance de sa propre existence. De fait, en regroupant les correspondances et le roman dans un même volume d’inédits nous avons voulu proposer comme un autoportrait qu’aurait pu faire l’écrivain – une fenêtre grande ouverte sur lui-même.

          Dans une courte autobiographie qu’il écrit pour la publication de La Mort difficile, Crevel évoque Mon corps et moi, un « roman dont le héros porte en soi toutes ses aventures et où les gestes, les personnages ne sont que des prétextes est un panorama intérieur ». Mais sans doute ce « panorama intérieur » est-il la matrice de toute son œuvre. Écrivain du « je », Crevel se met en scène et est le narrateur de sa propre existence. Un « je » d’une telle force évocatrice qu’il est indéniable que cette conscience à l’œuvre en fait l’un des écrivains français les plus intéressants du début du XXe siècle. Sans doute Crevel ouvre-t-il une voie littéraire, ou tout au moins creuse-t-il un sillon : une littérature du « je » qui, encore aujourd’hui, est à l’œuvre. L’introspection comme fil conducteur, qui sans cesse, chez Crevel, s’éprouve au bordel, dans le combat politique, dans les livres, avec les autres. Sans concession aucune, ni avec lui-même ni envers les autres, l’auteur se montre à nu. On a cru qu’il se lamentait. Erreur. « J’ai eu le malheur de commencer mon livre par le mot “je” et aussitôt on a cru qu’au lieu de chercher à découvrir les lois générales, je m’analysais au sens individuel et détestable du mot. » Le « je » de Crevel n’apparaît alors pas comme le simple fardeau d’une subjectivité difficile à assumer mais va à la rencontre de subjectivités, en collusion avec les intérêts politiques. De fait, on saisira que le « je » crevellien est un « je » qui cherche à aller à l’autre, à rompre un monologue. Ainsi la dernière période de sa vie doit sans doute se lire comme une nécessité de rompre une solitude et de trouver un idéal. Cela doit faire peur à ses contemporains, et l’on comprendra qu’il se sente seul. Tout à fait à découvert, la figure de Crevel est inacceptable pour la représentation sociale, pour le théâtre du monde. Voilà pourquoi on a voulu l’enfermer dans le suicide. Trop épris de liberté, intellectuelle, politique, littéraire et sentimentale, le « je » qu’il s’est employé à placer dans son œuvre atteint l’universalité par la violence et la singularité. Écrivain de la révolte, Crevel a derrière lui une longue généalogie d’écrivains et de poètes des « pas perdus » et des « semelles de vent ». Et Crevel a aussi un héritage, assez clair, qu’on trouve chez les écrivains du « je » introspectif, ceux qui ont fait de leur jeunesse et de leur révolte des engagements littéraires.

          

          
            Tu n’as rien à dire ? Alors ôte ton masque.

            Tiens, tu me ressembles comme un frère.

            Et, s’il te plaît, le nom qui te désignait, avant la rue des Paupières-rouges ?

            Tu dis ?… René Crevel ?

          

          

          Mais tu es moi. Je suis toi. On est le même18.

          On peut donc sans conteste (re)lire Crevel aujourd’hui. Voyageur du temps, il est notre contemporain. D’ailleurs lui-même l’avait prédit à l’un de ses amis, quelques semaines avant de mourir : « On me lira dans cinquante ans. » Parfait. Mais on comprend que René Crevel fut un écrivain et un homme solitaire… Et celui avec qui il est sans doute le plus proche, Klaus Mann, se suicidera lui aussi, après des années d’errance et d’incompréhension… En 2013, Crevel a encore, plus que jamais sans doute, quelque chose à nous dire. Il y a chez lui un esprit de révolte qui ne se dompte pas mais qui doit être maîtrisé pour arriver à ses fins. Voilà ce qui fait une mauvaise réputation. Ce qui, tout de même, n’est pas si mal.

           

          Plusieurs volumes de correspondances ont été publiés depuis quelques années. Toutes éclairent l’œuvre et la vie de René Crevel. Il en manquait quelques-unes, dont celles avec Étienne de Beaumont, célèbre mécène des années folles, et surtout celle, échangée de 1932 à sa mort, avec Tota Cuevas. Mécène de Dalí (elle fait partie du Groupe du Zodiaque qui aida Dalí à ses débuts), venue d’Argentine, Tota rencontre sans doute Crevel à Port Lligas, chez le peintre. Leur liaison demeurait mal renseignée et les biographes de Crevel n’avaient que peu d’éléments sur leur relation. Elle fut pourtant essentielle. D’abord parce que leur aventure amoureuse fut la plus longue vécue par Crevel, et surtout parce que leur correspondance couvrant les dernières années de la vie de l’écrivain est particulièrement riche en renseignements sur les activités littéraires et politiques de ce dernier. Déposées dans les années 1960 à la Bibliothèque littéraire Jacques-Doucet par Tota Cuevas, les lettres étaient demeurées inconnues – Tota ayant pris soin d’en interdire la consultation avant l’an 2000.

          Quant aux autres correspondances (Tristan Tzara, Klaus Mann, Marie Laurencin, Adrienne Monnier, Georges Hugnet, Marcelle Sauvageot…) ici rassemblées, elles permettent de faire apparaître comme un journal intime qu’aurait pu écrire Crevel. Souvent porté à la confidence, l’auteur s’y livre sans détour et donne de lui, à travers ce corpus inédit, une part de lui-même, touchante et sensible, où il évoque, sans retenue, sa vie, ses angoisses, ses amours, ses projets et ses livres.

          Par ailleurs, nous publions ici un roman inédit, L’Arbre à méditation, écrit entre 1930 et 1931. Comment le lire ? Sans doute comme le concentré des révoltes de Crevel, qui cristallise toutes les attentes et les déceptions de la jeunesse de l’entre-deux-guerres.

          On a longtemps cru que ce roman n’était, en somme, que la version précédant Les Pieds dans le plat, une version édulcorée pour en permettre l’édition qui sera passée par de nombreuses étapes successives : Salmigondis ou encore La Grande Marmelade. On s’est assurément trompé, car ce roman est l’un des livres les plus violents écrits dans l’entre-deux-guerres. Il se révélera impossible à publier : l’honnêteté de l’écrivain y est trop grande. Se dévoilant sans fard, Crevel provoque l’incompréhension de son entourage et des éditeurs (Gallimard, Corti et sans doute Kra), qui refusent le livre. D’une grande virulence, la part autobiographique du roman est sans doute ce qui en fait pourtant l’intérêt premier. Crevel y raconte sa petite enfance, ses humiliations, la haine de sa mère, il analyse le faux-semblant politique et promeut la révolte sociale. On comprend que ses amis aient eu une réaction si épidermique en lisant le livre. Eluard, qui pense que le publier serait une catastrophe, se propose de le réécrire avec lui. Quant à Frank, plus intransigeant, il lui déconseille de le publier. On imagine la douche froide, la déception de Crevel.

          Règlement de comptes avec lui-même, L’Arbre est aussi un journal, celui du corps qui tombe en décrépitude, celui de la maladie : le livre fut commencé à Davos, dans un sanatorium où les mauvaises nouvelles s’amoncellent. De fait, L’Arbre à méditation est un livre de l’intime (car il s’agit bien du corps) et de la déception désespérée que cause le monde extérieur. Tout y est mis en scène, comme une sorte de conte sans queue ni tête. Il y a les femmes incarnées par celle qui s’appelle Krim (la femme criminelle, elle semble être un portrait de Simone Téry, peut-être de Marcelle Sauvageot…), il y a un hippocampe qui, à l’instar du crabe, est la maladie qui ronge Crevel, il y a le cynique prince des journalistes (Léon Bailby, grand directeur de journal), un homme politique nigaud (Gaston Doumergue), un arbre à méditation, sans feuille aucune (Crevel lui-même), une chanson de jeux européens qui déjà semble annoncer les chants funèbres à venir. Et puis il y a des ritournelles, celles qu’enfant Crevel devait entendre : elles auraient plutôt tendance à inquiéter. Ça pourrait presque paraître enfantin : c’est férocement méchant. Un portrait noir de la société des années 1930. Gageons qu’à le lire aujourd’hui, il soit d’une violence identique.

        

      

      
        Notes

        1. 
                        René Crevel, La Mort difficile, Paris, Éditions Simon Kra, 1926.
                    

        2. 
                        Id., Détours, Paris, Éditions de La Nouvelle Revue française, 1924.
                    

        3. 
                        Id., Dalí, ou l’anti-obscurantisme, Paris, Éditions surréalistes, 1931.
                    

        4. 
                        Id., L’Arbre à méditation, Paris, Seuil, 2013.
                    

        5. 
                        Témoignage recueilli par François Buot, Crevel, Paris, Grasset, 1991, p. 25-26.
                    

        6. 
                        André Gide, Les Caves du Vatican, Paris, Gallimard, 1914. Pour une lecture de Lafcadio par Crevel, nous renvoyons au chapitre « Crime et châtiment », in Le Clavecin de Diderot, Paris, Éditions surréalistes, 1932.
                    

        7. 
                         Aventure, nº 2, décembre 1921.
                    

        8. 
                        Marcelle Sauvageot, Œuvres, commentaire et autres textes, éd. François Broche, Paris, Bartillat, 2013.
                    

        9. 
                        Ibid.
                    

        10. 
                        Georges Hugnet, Dictionnaire du dadaïsme, éd. Alexandre Mare, Paris, Bartillat, 2013.
                    

        11. 
                        René Crevel, « Après Dada », Les Nouvelles littéraires, nº 69, 9 février 1922.
                    

        12. 
                        Comte de Lautréamont, Poésies II.
                    

        13. 
                        Voir correspondances avec Klaus Mann présentées dans ce volume.
                    

        14. 
                        Klaus Mann, « René Crevel », in Aujourd’hui et demain, l’Esprit européen
                            1925-1949, trad. Corinna Gepner et Dominique-Laure Miermont, Paris, Phébus, 2011, p. 21-25. Article publié initialement dans Berliner Tageblatt, 30 décembre 1926.
                    

        15. 
                        Lettre de René Crevel à Klaus Mann, novembre 1934.
                    

        16. 
                        Jean-Michel Devésa, René Crevel et le roman, Amsterdam/Atlanta, Rodopi, 1993.
                    

        17. 
                        À condition que l’on arrive à dater ces lettres, Crevel omettant, surtout à ses proches, d’indiquer la date.
                    

        18. 
                        René Crevel, Êtes-vous fous ?, Paris, Gallimard, 1929. Cet épisode n’est pas sans rappeler le moment de la mort de Fantômas et de Juve, son ennemi juré, roman-feuilleton adoré des surréalistes et notamment de Robert Desnos. À bord du Gigantic, Fantômas enlève son masque et Juve découvre… son frère jumeau, un double de lui-même.
                    

      

    

  
    
      
            CORRESPONDANCES

            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
        

    

  
    
      
                Avertissement aux Correspondances

                
                    Les correspondances de René Crevel sont très nombreuses. Contraint à de longs mois de solitude, l’écrivain ne cessera d’alimenter ses amis et connaissances de lettres, de dessins, de mots affectueux. Tous les ans de nouvelles lettres, voire des correspondances entières, surgissent chez les libraires spécialisés ou les maisons de vente aux enchères. Il est donc encore impossible de penser publier un recueil de correspondances « définitif » dans un avenir proche. D’autres correspondances, en revanche, sont définitivement perdues ou ont été détruites. Malgré tout, parmi celles que nous proposons, nous avons eu la chance de trouver deux correspondances essentielles de René Crevel. La première est celle qu’il échange avec le collectionneur et mécène Étienne de Beaumont et son épouse Édith, qui montre combien leur relation amicale fut sincère et discrédite la thèse selon laquelle Crevel maintenait des relations avec quelques mécènes, les Faucigny-Lucinge, les Noailles ou les Beaumont, dans le but de se faire entretenir… La seconde, qui est véritablement l’une des plus importantes pour comprendre l’œuvre et les dernières années de la vie de René Crevel, est la correspondance échangée avec Tota Cuevas, qui sera sa dernière maîtresse. Nous savions peu de chose de leur relation et ces lettres, offertes par Tota à la Bibliothèque littéraire Jacques-Doucet, sont sans doute les plus émouvantes et les plus intimes que nous ayons de l’écrivain. D’autres correspondances sont aussi proposées. Celles avec le poète Georges Hugnet, avec son amie l’écrivain Marcelle Sauvageot, avec un jeune étudiant, Alfred Rosset19, l’ami Tristan Tzara, chef de file des dadaïstes, ou encore la libraire Adrienne Monnier ou Klaus Mann. La majorité de ces correspondances était totalement inédite, et seules les lettres envoyées à Klaus Mann avaient été publiées dans la revue Europe en 1985. Il nous a semblé essentiel de pouvoir les éditer dans ce volume afin que le lecteur, au regard des correspondances avec Tota Cuevas, puisse se rendre compte des « préoccupations européennes » de Crevel. De fait, nous pensons que, réunies dans un même corpus, ces quelques correspondances, essentielles, donnent un éclairage plus précis sur la vie et l’œuvre de René Crevel, permettant ainsi de contribuer à lui redonner toute la place qui est la sienne dans l’histoire littéraire du XXe siècle.

                     

                    Nous avons pris pour principe de publier ces lettres non pas en les classant par correspondants, mais plutôt par période ou par année, et de fait, nous proposons un ensemble de correspondances couvrant toute la période de l’activité littéraire de René Crevel, de ses premiers articles à son décès.

                    René Crevel ne date presque jamais ses lettres et souvent les enveloppes (sur lesquelles nous pourrions tenter de lire quelque cachet de la poste) sont manquantes. Ainsi, il est très difficile de pouvoir dater les missives. Nous avons tenté de donner pour chaque lettre une date, du moins une période. Bien sûr, nous ne la donnons qu’à titre indicatif et il est indéniable que certaines lettres pourraient correspondre à d’autres dates que celles que nous proposons. C’est la loi des biographes et des éditeurs de René Crevel et nous n’aurions pu envisager ce travail de datation sans l’aide des prédécesseurs dont les travaux furent absolument essentiels, notamment François Buot, Jean-Michel Devésa, Michel Carassou et Éric Le Bouvier.

                     

                    Nous avons glissé dans cette correspondance des dessins de René Crevel. En effet, celui-ci crayonne sur ses lettres (sur le mode : un bon dessin vaut mieux qu’un long discours), sur ses manuscrits, et révèle un talent certain. Indéniablement, la pratique du dessin est courante chez lui, et nous avons observé, notamment pour les manuscrits que nous avons eu l’occasion de consulter chez différents collectionneurs ou dans des collections publiques, que le dessin a un véritable rôle chez Crevel. Il lui permet de saisir les traits de ses personnages, de les mettre en perspective ; c’est la rencontre la plus immédiate avec la construction. Comme si ces traits grossiers et esquissés étaient les supports à l’introspection psychologique, une sorte de protolangage où les traits dessinés se transformeraient en mots et en phrases, dans une langue moins immédiate, à quelques millimètres les uns des autres. Bref, les dessins et les lettres appartiendraient à la même écriture, au même logos, où le tracé du dessin, la ligne sur le papier passeraient des traits continus et expressifs aux traits plus resserrés de l’écriture. Bien sûr, dans les correspondances, les dessins se font plutôt amusants et donnent un air souvent comique à une situation qui ne l’est pas tant…

                     

                    Pour finir, afin de faciliter la lecture de ces lettres, nous avons corrigé, sans pour autant le signaler, l’orthographe et unifier les noms propres. Malgré le soin attentif que nous avons porté à la retranscription, certains mots nous sont demeurés illisibles. Nous avons alors signalé ces manques par une mise entre crochets ou, lorsque cela était possible, fait une proposition, toujours entre crochets, permettant ainsi une lecture plus aisée.

                

            

      
        Note

        19. 
                        Et non pas Alain Rosset, comme on le trouve le plus souvent mentionné. Nous renvoyons à la notice biographique qui lui est consacrée page 260.
                    

      

    

  
    
      
                1919-1923

                
                    René Crevel est étudiant en lettres à la Sorbonne, à Paris. Il se fait un premier cercle d’amis, dans lequel on trouve Marcelle Sauvageot. Celle-ci est en train de terminer ses études et va revenir dans sa ville natale, Charleville, où elle sera enseignante. Amie proche de Crevel, ils échangent une correspondance amicale et sans doute un peu trouble. Marcelle Sauvageot sera très présente durant les années d’études de Crevel. Elle écrira un livre, quelques années plus tard, en 1933, Commentaire. Ce livre paraîtra un an avant sa mort, à Davos, dans le même sanatorium où est alors soigné René Crevel. Il assistera aux derniers jours de son amie.

                    Mais en 1919, Crevel, jeune étudiant, commence à véritablement s’affranchir de la pesanteur familiale et, avec ses amis Jean-Michel Frank ou Marc Allégret, il s’intéresse à la littérature et, comme beaucoup de gens de sa génération, est attiré par la figure de Lafcadio, le héros du roman de Gide, paru en 1914, Les Caves du Vatican.

                    
                    
                    
                    
                    
                    
                    
                    
                

            

    

  OEBPS/Images/cover.jpg
René Crevel

LES INEDITS

Lettres, texte

Edition établie et présentée
par Alexandre Mare

Seuil
25, bd Romain-Rolland, Paris XIV*









OEBPS/Images/images-2.jpg





OEBPS/Images/images-1.jpg





