
une véritable
communauté

Pour

Préface d’EDGAR MORIN

DENIS LAFAY
Directeur d’ouvrage

 
   

  
Po

ur
 u

ne
 vé

rit
ab

le
 co

m
m

un
au

té
 h

um
ai

ne
DE

NI
S 

LA
FA

Y

l’aube

C

M

J

CM

MJ

CJ

CMJ

N

DOC LAFAY - Communauté humaine (1).pdf   1   07/07/2017   13:53

Alexandre Adler, Claude Allègre, Claude Alphandéry, Philippe Askenazy, Alain Bauer, Nicolas Baverez, Azouz Begag, Gilles Bœuf, Pascal Boniface, 
François Bourguignon, Sam Braun, Michel Camdessus, Robert Castel, Jean-Marie Cavada, Jean Clair, Bertrand Collomb, Jérôme Colrat,
André Comte-Sponville, Yves Coppens, Boris Cyrulnik, Jean-Paul Delevoye, François Dubet, Alain Etchegoyen, Olivier Faron, Olivier Ferrand, 
Alain Finkielkraut, Jean-Paul Fitoussi, Marcel Gauchet, Michel Godet, Serge Guérin, Jean-Claude Guillebaud, Françoise Héritier, Martin Hirsch, 
Albert Jacquard, Axel Kahn, Gilles Kepel, Bernard Kouchner, Philippe Kourilsky, Blandine Kriegel, Henri Loyrette, Karim Mahmoud-Vintam, 
Éric Maurin, Pierre Mazeaud, Dominique Méda, Francis Mer, Alain Minc, Robert Misrahi, Olivier Mongin, Éric de Montgolfier, Edgar Morin, 
Maria Nowak, Denis Payre, Pascal Perrineau, Patrick Peugeot, Jean Peyrelevade, Monique et Michel Pinçon-Charlot, Jean-Robert Pitte, 
Pierre Rabhi, Franck Riboud, Jean-Christophe Rufin, Louis Schweitzer, Luiz Seabra, Michel Serres, Pierre-André Taguieff, Emmanuel Todd,
Alain Touraine, Jacques Truphémus, Hubert Védrine, Jean Viard, Cédric Villani, Michel Wieviorka, Dominique Wolton et Jean-François Zygel





Pour une véritable communauté humaine



© Éditions de l’Aube, 2017 
www.editionsdelaube.com

ISBN 978-2-8159-2232-6

La collection Monde en cours
est dirigée par Jean Viard

http://www.editionsdelaube.com


éditions de l’aube

Pour une véritable communauté humaine
Préface d’Edgar Morin

Denis Lafay

http://www.editionsdelaube.com


Du même auteur :

Evaristo, RH Éditions, 1998
Communions d’esthètes, RH Éditions, 2001
Les tables des chefs, RH Éditions, 2001
Tout homme est une merveille, préface d’Axel Kahn, RH Éditions, 2007
Patrice Giorda, préface de Gérard Mordillat, RH Éditions, 2008
Hilary Dymond, préface de Lydia Harambourg, RH Éditions, 2009
La société, l’économie, la politique, l’entreprise autrement, préface d’Albert 

Jacquard, postface de Sam Braun, RH Éditions, 2009
La société, l’économie, la politique, l’entreprise en questions, avec Julie 

Druguet, préface d’Éric de Montgolfier, RH Éditions, 2010
Jacques Truphémus, préface d’Yves Bonnefoy, RH Éditions, 2011
Tout un programme, préface  d’Alain Touraine, postface  de Jean-Paul 

Delevoye, RH Éditions, 2011
Il est l’heure, préface de Bertrand Collomb, RH Éditions, 2012
Jacques Truphémus en famille, les trésors des xixe et xxe siècles des 

Musées des beaux-arts de Grenoble et de Lyon, préface de Jean Clair, 
RH Éditions, 2013

Tous debout !, préface de Cédric Villani, RH Éditions, 2014
Une époque formidable, l’Aube, 2016
Révolution[s], RH Éditions, 2016



7

Préface. Bâtissons une « véritable » communauté humaine  
Edgar Morin

Denis Lafay s’est interrogé, nous a interrogés, nous avons diver-
sement répondu, mais je veux insister sur la nécessité première  : 
interroger et s’interroger.

Interroger ce qui nous arrive  : l’exercice est très difficile, parce 
qu’il faut du temps entre l’événement et la prise de conscience de sa 
signification. Or l’événement surgit soudainement, comme l’attaque 
du 11 septembre 2001 sur les tours de Manhattan ou les attentats 
du 13 novembre 2015 à Paris et du 14 juillet 2016 à Nice. Il faut 
le temps de la réflexion et de l’investigation pour connaître les causes 
de tout événement, et à ce temps succède un autre, celui des supputa-
tions et des hypothèses pour en prévoir les effets. Surtout, ce ne sont 
pas seulement les faits surprenants qui nécessitent l’effort intellectuel 
pour les comprendre, c’est le présent que l’on croit bien connu alors 
qu’il comporte sa part d’inconnu. Qui pouvait savoir, en 1932, que 
la découverte de la structure de l’atome était un événement décisif ? 
Rarissimes furent alors les observateurs conscients des conséquences de 
cette découverte, dont l’anéantissement d’Hiroshima treize ans plus 
tard se révélera être la première démonstration. La formulation de la 
théorie de l’information par Shannon en 1948 fut, elle aussi, un évé-
nement décisif pour le développement de l’informatique ; elle passa 
pourtant totalement inaperçue. Le présent est travaillé par des sapes 
souterraines, ce que Hegel appelait la « vieille taupe », qui, creusant 
ses galeries, fait s’écrouler les surfaces. Ajoutons que les sciences sont 
infirmes pour saisir les réalités globales de notre présent  : elles sont 



8

Pour une véritable communauté humaine

compartimentées et séparées, alors que la globalisation mondialisante 
met en interrétroaction économie, sociologie, psychologie, démographie, 
religion, etc.

Les grandes conceptions de Marx, de Max Weber ou de Tocqueville 
– et même de Joseph de Maistre [1753-1821] – gardent des perti-
nences, mais des pertinences partielles et limitées. Il faut être conscient 
des limitations de notre conscience et de nos connaissances pour 
comprendre notre temps. Nous sommes contraints à la myopie et il 
faut nous entraider entre myopes. Comme les experts spécialistes ne 
peuvent nous éclairer qu’unilatéralement, et que toute vérité mutilée 
comporte erreur, c’est donc à nous : citoyens, intellectuels, enseignants, 
responsables ou irresponsables, de nous interroger. Chaque lecteur de 
Pour une véritable communauté humaine sera à même de dépasser 
les clivages, de confronter les oppositions, d’arriver à une vision com-
plexe qui réunit des éléments venus d’auteurs très différents, parfois 
même antithétiques. Je suis sûr que la grande diversité des analyses, 
des points de vue, des convictions lui sera féconde, car on ne peut se 
faire une opinion qu’à partir d’une variété de sources d’informations 
et de connaissances.

Ami lecteur, lis-nous en ayant en tête la pensée de Pascal : « Le 
contraire d’une vérité n’est pas une erreur mais une vérité contraire », 
étant bien entendu qu’il s’agit de vérité d’idée et non de fait, car 
le contraire d’une information véridique est erreur, tromperie ou 
mensonge. Et bien entendu, ami lecteur, tu sais que notre présent 
n’est pas immobile  ; il est emporté dans un flux historique accéléré, 
nommé mondialisation, dont les moteurs associés, mais non pilotés, 
sont le trident science-technique-économie. Tu pressens que ce flux 
est ambivalent, qu’il apporte à la fois richesse et pauvreté, bien-
être et mal-vivre, dégradation de la biosphère et dépérissement des 
communautés et des solidarités, sans toutefois parvenir – encore ? – 
à créer une véritable communauté humaine entre nous tous, Terriens, 
menacés par les mêmes périls et anxieux d’un futur incertain. Les 
uns t’annoncent d’inévitables catastrophes, un nouvel Âge de fer. 
Les autres, notamment les prédicateurs d’une immortalité délirante, 
prophétisent, euphoriquement, une vieillesse juvénile indéfinie, une 
vie humaine libérée des servitudes grâce aux robots, un nouvel Âge 



d’or. Demande-toi alors si ce bel avenir est possible sans réforme 
intellectuelle et morale, demande-toi si on peut éviter les cata
strophes sans réforme intellectuelle et morale, demande-toi si on 
peut bâtir une nouvelle humanité, dessiner une nouvelle civilisation 
sans réforme intellectuelle et morale. Interroge-toi, comme Denis 
Lafay s’est interrogé et nous a interrogés.





11

Introduction. Militants, levez-vous !  
Denis Lafay

Comment faut-il accueillir cet essai, le considérer, le découvrir, 
surtout l’employer ? En premier lieu comme une photographie, ou 
plutôt une radiographie de la France, de l’Europe et de l’Occident 
politiques, économiques, sociaux, mais aussi spirituels, entrepre-
neuriaux, culturels, scientifiques, artistiques et philosophiques. 
Un état des lieux méticuleux, produit par la mise en résonance 
et en confrontation des expertises, des convictions, des exhorta-
tions d’« esprits » qui, depuis une dizaine d’années, m’ont confié1 
leur diagnostic de, mais aussi leur espérance pour ces France, ces 
Europe, ces Occident. Ils sont sociologues, économistes, (paléo-)
anthropologues ou philosophes, artistes, historiens, écrivains ou 
chercheurs  : ce qu’ils connaissent, investiguent, revendiquent, 
proposent, couvre un spectre presque infini du savoir. Et de 
la foi. L’exégèse se mesure à l’insubordination, la croyance à 
l’empirisme, le rationnel à l’émotion, la sagesse à la subversion, 
l’intransigeance à l’indulgence, la résistance à l’utopie. Parfois au 
sein d’une même âme. Michel Wieviorka côtoie Jean Peyrelevade ; 
Dominique Wolton, Martin Hirsch ; Monique Pinçon-Charlot, 
Boris Cyrulnik ; Serge Guérin, Éric de Montgolfier ; Axel Kahn, 
Jean Clair ; Albert Jacquard, Alain Finkielkraut ; Pierre Rabhi, 
Jean-Marie Cavada ; Dominique Méda, Francis Mer ; Philippe 
Kourilsky, Cédric Villani  ; Alain Etchegoyen, Jean-Claude 
Guillebaud  ; Alain Touraine, Jean-Paul Delevoye  ; Françoise 
Héritier, Jean-Christophe Rufin… Etc., etc. Le nombre de 

1.  Voir, p. 415 et 433, l’index et les dates des entretiens. 



12

Pour une véritable communauté humaine

combinaisons possibles est vertigineux, il atteint même des 
niveaux infinis lorsque l’on pénètre dans le détail des entretiens et 
que l’on juxtapose telle démonstration de tel économiste sur telle 
croyance de tel philosophe, telle aspiration de tel artiste sur telle 
lutte de tel océanographe, tel cri d’alarme de tel scientifique sur tel 
jugement de tel historien… Car, bien sûr, les formidables trésors 
ici livrés résultent en premier lieu de la complexité, de l’envergure 
de chacune de ces consciences, qui a fait le choix de pousser au 
plus loin d’elle-même les limites du combat et des révélations 
intérieurs, et ainsi d’être en débat avec elle-même avant d’engager 
le débat avec tout autre. Même les opinions apparemment les plus 
radicales, les théorèmes apparemment les plus incontestables, les 
auscultations apparemment les plus funestes, offrent des brèches, 
au fond desquelles les lecteurs sont invités à s’aventurer pour 
extraire, puis malaxer, puis épanouir leurs propres convictions, et 
ainsi progresser vers un exercice encore plus soutenu de la res-
ponsabilité – condition indispensable à la réalisation de soi, à la 
transformation de soi en l’être sujet cher à Alain Touraine.

Responsabilité, oui. Mais à quelles fins ? Ou plutôt à quelle 
fin ? Dans sa préface, Edgar Morin la circonscrit : bâtir une nou-
velle humanité et dessiner une nouvelle civilisation, toutes deux 
déterminées à modeler un nouvel Âge, qui ne soit ni celui de « fer » 
auquel le destinent les Cassandre ni celui d’« or » que conjecturent 
les nervis d’une science déifiée. Un nouvel Âge qui estime, comme 
Albert Jacquard, que tout Homme est une merveille, c’est-à-dire qui 
imagine et entreprend pour que tout Homme libère, partage – et 
soit reconnu dans – ce qu’il a de merveilleux, au service indistinc-
tement de lui-même et de toute la population vivante (humaine, 
animale, végétale). C’est d’ailleurs dans la prise de conscience et 
l’acceptation de cette insécabilité de soi et de chaque autre que sont 
ensemencés l’espoir et la crédibilité d’une civilisation renouvelée, 
et de l’accomplissement de la réforme intellectuelle et morale qui 
la conditionne. En effet, celle-ci seule peut imposer à chaque 
conscience exposée à une problématique, à un arbitrage, à une 
décision, de les considérer dans leur entièreté et d’équilibrer ce qui 



13

relève, d’une part, de la « pulsion, instinctive, égoïste, immédiate, 
matérialiste », avec ce qui relève, d’autre part, du « discernement, 
posé, altruiste, long-termiste, humain ». « Pour relever le débat, 
la voix de l’intériorité doit être perçue, elle est celle-là même qui 
suscite doucement mais fermement un autre chemin, né de la 
conviction que chaque être est lui-même chemin, conférant à la 
rencontre la plénitude du sens  », élucide Bernard Devert, fon-
dateur d’Habitat et Humanisme. L’examen du capitalisme, du 
libéralisme et du marché illustre cette nécessité, grâce à laquelle 
on peut abandonner le jugement binaire, l’anathème idéologique, 
l’aveuglement confortable – même fondés, comme en témoigne 
la marchandisation du corps et des sentiments –, et leur préférer 
une réalité bigarrée et nuancée, une réalité raisonnable et utile. 
Et donc une réalité responsable.

Ces éclaircissements constituent l’une des particularités, assu-
mées et même revendiquées, de l’ouvrage : son militantisme. Un 
militantisme pour que les mécanismes – économiques, sociaux, 
managériaux, de gouvernance – se placent au service d’un être 
affranchi, c’est-à-dire désaliéné – sinon débarrassé, au moins en 
mâtrise des fardeaux consuméristes, mercantiles et égotistes, des 
tyrannies de l’ultratechnologie, de la performance, de la com-
pétition et de la conquête, des tentations de l’emmurement, du 
cloisonnement et de la ségrégation. Un être en chemin d’autonomie, 
déterminé à juguler le délabrement éthique, à repenser en pro-
fondeur le verbe éduquer et le substantif pouvoir, à ériger, pierre 
par pierre, un édifice démocratique – domestique et européen – 
métamorphosé, à réhabiliter la nécessité de spiritualité et de col-
lectivité, à irriguer le progrès d’un sens, d’une justification, d’une 
destination vertueuse, à prendre ses distances d’avec une dictature 
du chiffre qui vassalise tout (ou presque) et donc contamine dans 
ce sens l’ensemble des logiques, des ambitions, des perspectives. 
Un être accompli, restaurateur d’attributs vulnérabilisés – solidarité, 
fraternité, bienveillance –, promoteur du plaisir de travailler, artisan 
du droit au bonheur et du devoir de l’essaimer. Un être sujet, pro-
gressant généreusement et sans peur, convaincu qu’être ouvert au 



Pour une véritable communauté humaine

monde, accueillant aux mondes, attentif à tous les mondes – y com-
pris ceux qui succéderont à sa disparition – conditionne l’éclat des 
trésors qui vont composer son propre monde. Et un être entrepreneur, 
fier d’oser, de transgresser et de créer quels que soient les terrains – 
professionnel, associatif, familial, artistique, scolaire, etc. – investis. 
Ainsi, alors, chacun est invité à participer, de manière décisive, à 
ranimer et à recolorer le « vivre-ensemble » – un terme, depuis 
quelques années exagérément voire maladroitement usité et parfois 
même instrumentalisé, qui illustre pourtant l’aspiration, si belle, 
de cette nouvelle civilisation espérée par Edgar Morin.

À la rencontre des analyses ou des opinions ici égrainées – et 
qui quintessencient « l’identité » d’Acteurs de l’économie - La Tribune 
qui les a publiées –, la conscience de chaque lecteur passera par tous 
les sentiments. De la consolation à l’agacement, du courroux au 
plébiscite, du rejet au suffrage. Et c’est heureux, puisque des conflits 
importés peuvent germer d’autres conflits, cette fois endogènes. C’est 
d’ailleurs la naissance, la provocation de ces derniers que lorgne 
en premier lieu l’ouvrage. En effet, transformer le monde et pour 
cela en premier lieu son monde, féconder une véritable communauté 
humaine et ainsi façonner une nouvelle civilisation, exige au pré-
alable une prise de conscience circonstanciée, entière, honnête de 
ce que l’« on » est – dans son individualité et dans son rapport à 
tout autre –, et pour cela de se placer en disposition d’être remué 
et dérangé, en disposition de découvrir et d’accueillir l’inédit, le 
troublant, le dérangeant, en disposition d’oser se mettre intérieu-
rement en danger, en disposition de vouloir penser, créer, décider, 
entreprendre autrement. En disposition de congédier certaines cer-
titudes, d’accepter quelques conversions et ralliements, de s’égarer 
et de vagabonder, de tomber le masque. De rompre le silence pour 
sortir du silence. De se mettre à nu. Porter la révolution au-dehors 
commande d’abord de la déclencher en dedans ; c’est de susciter une 
telle insurrection et d’escorter une telle démarche qu’ambitionne, 
même modestement, cette somme d’expertises et de convictions, 
de protestations et d’espérances. De combats.



Une société et une civilisation malades

Même les observateurs ou les examinateurs les plus optimistes 
le concèdent  : la société  française et, au-delà, occidentale est souf-
frante. Même « très » souffrante, d’aucuns prophétisant son agonie, à 
l’aune d’un diagnostic égrenant une longue liste d’aliénations qui la 
dépouillent de son humanité et de ses espérances, l’envahissent de peurs, 
et la statufient. Fragmentations et ségrégations protéiformes, inéga-
lités sociales, éducationnelles, de genre, ou générationnelles, diktats 
consuméristes, mercantiles, individualistes, cupides, hygiénistes ou 
bureaucratiques, culte exacerbé de la performance, de la compétition, 
du chiffre, du narcissisme, de l’exhibitionnisme, de l’artificialité… et 
bouleversement des «  valeurs  ». Même l’art contemporain ne résiste 
pas à ces phénomènes, qui ont pour racine commune une marchandi-
sation incontrôlée qui infecte jusqu’à « l’efficacité démocratique ». Vivre 
ensemble, c’est-à-dire partager et construire collectivement un projet de 
société et de civilisation respectueux de chaque identité, devient, dans 
de telles conditions, un dessein de plus en plus contrarié. 





17

Une société en souffrance

D’Alain Touraine à Michel Serres, d’Edgar Morin à Jean-Paul 
Delevoye, de Michel Wieviorka à Jean-Claude Guillebaud, de Cédric 
Villani à Boris Cyrulnik, d’Alain Finkielkraut aux époux Pinçon-
Charlot, le diagnostic est implacable  : la société occidentale – et, 
particulièrement, française – est archaïque. Fossilisée. Déshumanisée. 
Moribonde.

Au sein de la société française, nous assistons à un boulever-
sement des équilibres. Auparavant, le collectif faisait l’individu ; 
désormais, l’inverse prévaut. Les collectifs économique et social, 
de droite et de gauche, catholique et laïc, progressaient dans une 
relative cohérence ; ils évoluent maintenant de manière dispersée. 
La population acceptait les mutations difficiles parce qu’elle était 
soutenue par des espérances  ; sous le joug d’une phénoménale 
accélération du temps qui nous maintient constamment dans la 
concentration, la pression, le travail, la consommation incontrôlée, 
bref dans le « faire immédiat », nous sommes délestés d’espaces 
et de moments de respiration, de recul, si essentiels à notre 
régulation et à notre (re)construction personnelles. Le diktat du 
court-termisme déprécie la qualité des rapports humains.

Ces manifestations sont consolidées par les bouleversements 
technologiques, qui nous dotent d’un outillage – téléphone por-
table, réseaux sociaux – à double détente  : on se parle de plus 
en plus, mais on s’écoute de moins en moins, on multiplie les 
contacts, mais on n’en approfondit aucun. L’effet premier de 
ces coercitions temporelle et technologique est que le sens – des 



18

Une société et une civilisation malades

relations que nous pensons nouer, du travail, etc. – déserte nos 
tâches, provoquant une fragilité qui affecte autant le collectif que 
l’individu. Ce qui forme le collectif n’assurant plus son espérance 
ou son bonheur personnels, l’individu développe à son endroit une 
relation utilitariste, méfiante, et critique ; il devient de moins en 
moins citoyen et de plus en plus consommateur de la République. 
Prospère alors une considération déliquescente des institutions et 
des missions de la République. Au premier rang desquelles trône 
l’un des piliers de la solidarité : l’impôt, de plus en plus contesté 
puisqu’il sert la cause et les enjeux d’un collectif à l’utilité et à 
l’efficacité duquel l’individu ne croit plus pour lui-même.

Être citoyen signifie « partager  » les valeurs d’une société à 
laquelle on croit, et qui alors mérite que l’on se batte en sa faveur. 
Partager prend donc ici un double sens : être responsable et être 
solidaire. L’analyse comparée des élections présidentielles de 1995 
et de 2002 est à cet égard explicite et marque une rupture  : la 
première fut celle de la « fracture sociale », la seconde celle de la 
sécurité. En 1995, le socle programmatique du vainqueur mettait 
les citoyens en résonance avec un projet de société qui éveillait 
en eux responsabilité et solidarité ; sept ans plus tard, cette pré-
occupation du « vivre-ensemble » volait en éclats et laissait place 
au désaveu, même au rejet, du collectif et des devoirs personnels 
qui conditionnent son efficacité. La société de cohabitation, de 
coopération et d’empathie avec l’autre s’était effacée au profit 
d’une société de la méfiance, de la stigmatisation, du rejet de 
l’autre. L’autre est devenu gênant, rival, coûteux, et l’on espère 
dorénavant du collectif non pas qu’il aide à vivre avec l’Autre, 
mais qu’il protège de l’Autre.

D’autre part, la relation « consommatrice » du citoyen à l’égard 
du collectif s’est imposée. Le citoyen réclame maintenant de trans-
férer au collectif des devoirs qu’il estime ne plus avoir à assumer, 
et concomitamment exige du collectif l’application de nouveaux 
droits personnels. Il espère du collectif qu’il agisse non plus en 
faveur de lui et de l’Autre, mais exclusivement de lui. Il attend 
du juge non pas qu’il soit juste, mais qu’il punisse celui qui lui a 
porté préjudice ; il attend du maire non pas qu’il dessine un projet 



19

Une société en souffrance

de développement à long terme de la commune, mais qu’il règle 
sur-le-champ son petit souci de voirie. Tout est devenu consom-
mable et jetable : jusqu’au salarié, à l’emploi, et même au conjoint.

Cette déviance, qui s’est imposée sans qu’aucun avertisse-
ment ou pare-feu ne la signale, est extrêmement préoccupante. 
L’individu est emprisonné dans une logique utilitariste, s’expose à 
de graves dérives éthiques, est ligoté à de douloureux dilemmes qui 
engendrent frustrations et replis. Ce système juxtapose fragilités 
individuelles et collectives, et détruit l’adhésion aux valeurs du 
collectif. Anxiogène, il interroge la pertinence même des tableaux 
de bord de la société. Comment, par exemple, agir en faveur 
d’une mixité sociale, d’une égalité des chances, d’une fraternité, 
d’une laïcité quotidiennement malmenées et en lesquelles plus 
guère de personnes ne croit ? Faut-il revisiter les équations de la 
République, aujourd’hui synonymes d’obsolescence ? Comment 
peut-on désamorcer les crispations d’une population qui a pris 
pour bouc émissaire et cible le collectif ?

Nombre de Français sont frappés de « peur du déclassement ». 
Elle ne concerne pas ceux qui n’ont plus rien, mais au contraire 
ceux qui ont peur de perdre ce qu’ils ont acquis. La France dispose 
des meilleurs amortisseurs sociaux, et l’angoisse de cette classe 
moyenne, apeurée par le côtoiement dans son quotidien d’une 
pauvreté de plus en plus prégnante et par le sentiment que le bou-
clier protecteur n’est ni infaillible ni immuable, est qu’ils l’aban-
donnent. Cette fragilisation a atteint les jeunes générations qui, 
télévision, internet, mais aussi situation professionnelle et affective 
des parents aidant, sont exposées très tôt dans leur adolescence, et 
même leur enfance, à la violence et à la cruauté du monde. Plus 
informées, mieux avisées, mais aussi davantage fragilisées, elles 
font elles-mêmes l’expérience de ne pas être protégées des dou-
loureuses réalités. Leurs interrogations et leurs préoccupations ne 
sont plus d’ordre moral mais seulement « capacitaire ». Elles ont 
pour terreau une société qui cultive le mépris de soi et engendre 
le mépris et l’agressivité envers les autres. Société qui, depuis une 
quarantaine d’années, a édifié ses politiques publiques dans une 
logique morale de « déculpabilisation judéo-chrétienne » qui a eu 



20

Une société et une civilisation malades

pour effet de soutenir l’être fragile dans son échec plutôt que de 
dynamiser son potentiel de riposte et de rebond. Dans le même 
ordre, on a « moralement » expliqué qu’il fallait apprendre, qu’il 
fallait travailler, qu’il fallait vivre avec l’autre ; cette obligation s’est 
faite au détriment de l’amour d’apprendre, de travailler, de vivre 
avec l’autre. Ce changement de logique constitue d’ailleurs l’un 
des plus importants défis pour la République.

Jean-Paul Delevoye

Une société rongée par le consumérisme…

Au-delà d’apports positifs, la civilisation occidentale a généré 
des effets destructeurs aujourd’hui distincts de ceux du xixe siècle. 
À cette époque, les progrès techniques et industriels avaient pour 
revers de massifs mouvements de désertification des campagnes, 
la quasi-déportation des paysans dans les villes, l’émergence d’une 
classe prolétarienne soumise à l’exploitation effrénée de son travail. 
Aujourd’hui, la part d’ombre est non seulement misère matérielle, 
mais aussi misère psychique et morale dans la consommation, le 
bien-être, l’égocentrisme, la destruction des solidarités tradition-
nelles. Destruction qui a pour autre germe la compartimentation 
de chacun dans un secteur clos. De plus, dans notre système d’édu-
cation, on n’apprend qu’à séparer les connaissances, de manière 
fragmentée, sans pouvoir les relier, ce qui rend aveugle lorsque 
surgit une problématique fondamentale et globale.

Edgar Morin

D’autre part, on constate que le bien-être et le confort matériel 
n’apportent pas la félicité, Le bonheur, que la mythologie même de 
cette civilisation avait laissé espérer. Le consumérisme si typique 
des classes moyennes a fait la démonstration que sous la pression 
de la publicité et sous l’incitation des chagrins de l’existence, s’est 
développée une véritable intoxication consommationniste. Car 
la consommation est devenue aussi une sorte de consolation, de 
pansement aux maux psychiques. Dès les années 1960, la jeunesse 
californienne, la plus riche du monde, avait ressenti cette misère de 



21

Une société en souffrance

la richesse, et recherchait à lier insertion dans une communauté et 
épanouissement personnel. Marx avait bien compris : on ne crée 
pas seulement un produit pour le consommateur, on crée aussi 
un consommateur pour le produit. Et on y est parvenu en parant 
de vertus imaginaires ou mythologiques des produits à la néces-
sité contestable ou purement utilitaires  ; regardez les publicités 
pour les voitures qui mettent en exergue bien davantage virilité, 
pouvoir, séduction, que vertus mécaniques.

Edgar Morin

Une société moderne ne peut pas vivre sans économie. Le troc, 
qui fut la première manifestation de l’économie, témoigne que 
cette économie crée du lien social, qui permet de vivre ensemble. 
Le problème surgit lorsqu’elle devient le sens de la vie. Cela vaut 
d’ailleurs pour la consommation. Car alors, on prend la peau d’un 
drogué qui produit et consomme sans cesse et, en réalité, sans sens.

La société de consommation mène au bien-être, mais certai-
nement pas au bonheur. On peut connaître le bonheur intense à 
partir de minuscules consommations, pleines de sens et d’affec-
tion. Partager avec des amis une belle bouteille de vin au coucher 
de soleil constitue un pur moment de bonheur à faible coût… 
Lorsqu’elle n’est organisée qu’autour de la consommation, la 
société de bien-être mène au malheur.

Boris Cyrulnik

Parvenu à Compostelle, après ces longues semaines de marche, 
je n’avais qu’un désir  : en partir. Ce « spectacle » consumériste 
refroidit. Et fait penser qu’on ne peut réduire le Chemin à 
Santiago de Compostela – Saint-Jacques-de-Compostelle – et, 
même, que la ville « n’appartient » pas au Chemin. Sur le Chemin 
marchent des pèlerins, à Compostelle convergent les touristes : 
voilà la différence. En cela, Compostelle n’est pas différente de 
Lourdes ou de Fátima. Et j’estime, spontanément, tout à fait 
insupportable qu’un lieu de pèlerinage soit devenu celui d’un 
tourisme de masse, qu’un sanctuaire spirituel soit désormais la 
scène de tous les débordements consuméristes, qu’une cité aussi 



22

Une société et une civilisation malades

singulière soit promue point de passage « obligé » des tour opera-
tors qui, d’un coup d’avion, y déversent leurs clients au lendemain 
d’une étape à Florence et à la veille de rallier Londres…

Jean-Christophe Rufin

Matériau, couleur, utilité : la plupart des objets de notre vie 
quotidienne ont le souci d’être agréables, esthétiques, pratiques, 
efficaces. Et qu’ils soient destinés à alimenter la machine mar-
chande n’enlève rien à leurs qualités. L’appétence et la qualité 
créatives ne se sont aucunement effritées. Surtout que la capacité 
critique, elle, a progressé. La fréquentation des théâtres, des 
salles de cinéma, des musées, et, au-delà, l’intérêt pour l’art n’ont 
jamais été aussi élevés. Les gens bougent, sortent, sont curieux, 
découvrent, se cultivent. En cela, leur réalité diffère sensiblement 
du climat général d’extrême morosité dans lequel médias et élus 
enferment la population. La crise existe, certes. Elle est même 
d’ampleur. Mais si le système actuel vient à s’écrouler, d’autres 
s’y substitueront, assurant – en douceur ou dans le chaos – à 
l’humanité sa pérennité.

Yves Coppens

Si nous pensons aujourd’hui à ce que nous achèterons demain 
dans une grande surface, il n’y a pas d’issue. Or nous n’avons 
plus le droit de consommer comme auparavant. Mais cette 
transformation du rapport à la consommation doit être com-
pensée. La participation, l’écoute, l’engagement, la réduction 
des distances sociales – principalement par le biais de l’école et 
la considération des minorités ethniques – peuvent y concourir. 
Faire de l’éducation, de la santé, de la recherche, ou de l’inno-
vation – là où, d’ailleurs, les emplois les plus nombreux et les 
plus qualitatifs sont à attendre – une priorité qui concentre 
investissements et moyens, c’est décider du recul de certaines 
dépenses, celles de l’abondance, celles d’une consommation 
immédiate et destructrice.

Alain Touraine



23

Une société en souffrance

… et vassalisée à l’argent

L’auscultation des mécanismes de la richesse et du compor-
tement des riches apprend considérablement sur la santé et les 
ressorts de la société. Les riches constituent un sujet d’observa-
tion passionnant et sont d’un intérêt sociologique immense. Ce 
dernier permet de lire la société dans un prisme très utile, car en 
filigrane sont interrogés moult sujets majeurs  : le lien, le vivre-
ensemble, le rôle de l’État, les mécanismes libéral et capitaliste, 
la mondialisation, etc.

Au-delà des manifestations ostentatoires – chasses à courre, 
habitations, etc. –, lorsqu’on plonge au cœur de l’oligarchie, là 
où s’exerce véritablement le pouvoir des riches, on constate que 
le support et la typologie de la richesse se sont transformés : la 
grande bourgeoisie de type industriel, paternaliste, enracinée dans 
son territoire, a laissé place à une richesse financière, spéculative, 
mondialisée. La première possédait des vertus certes perfectibles 
mais incontestables ; la seconde s’en est affranchie.

Un symbole est celui de la vallée de la Meuse, dans les 
Ardennes. Elle était dominée par l’industrie métallurgique, et 
dans ces communes plutôt de taille modeste, patrons et ouvriers 
cohabitaient harmonieusement. Les premiers, élevés dans le 
«  jus  », connaissaient particulièrement le métier et travaillaient 
au quotidien dans les bureaux ou même les ateliers, ce qui condi-
tionnait leur légitimité aux yeux des seconds. Puis les crises se 
sont succédé, plusieurs patrons n’ont pu sauver leur entreprise 
faute de soutien des banques et ont été ruinés, d’autres se sont 
tournés vers des fonds d’investissement qui les ont dépouillés de 
leur trésorerie, ont spéculé sur les actifs immobiliers, ont asséché 
les investissements, et donc ont condamné l’avenir. Certains de 
ces fonds, notamment américains, se sont même enfuis.

Ce qui fait véritablement différence entre hier et aujourd’hui 
dans la relation entre riches et pauvres au sein du travail, c’est qu’il 
y a encore peu, il y avait justement des relations. Parfois tendues 
ou même conflictuelles, elles avaient le mérite d’exister, c’est-
à-dire de permettre le maintien d’un lien humain grâce auquel 



24

Une société et une civilisation malades

le travail, la communauté de travail, l’identité dans le travail, et 
l’avenir au travail avaient un sens. Dorénavant, les sphères de 
décision sont devenues si inaccessibles et donc si invisibles que 
les salariés, dépossédés de repères, s’en trouvent « déboussolés ». 
Et  cette absence de visage aggrave l’inacceptation de décisions 
elles-mêmes souvent irrationnelles et incompréhensibles. La 
notion d’appartenance s’étiole, la motivation disparaît puisqu’on 
ne sait plus pour qui ni pour quoi on se lève chaque matin pour 
rejoindre l’atelier. Le sens même du travail s’évanouit. Les ouvriers 
ont été dessaisis de leur histoire, leur fierté de classe s’est évapo-
rée, ils sont devenus des marchandises, des variables d’ajustement 
destinées à rationaliser « coût du travail » et « coût du capital ».

Au contraire de la pauvreté que l’on peut quantitativement 
circonscrire à partir du seuil ad hoc, la richesse est une notion 
complexe à définir, car elle englobe des réalités, des manifesta-
tions, même des volumes extrêmement disparates. Les dispersions 
à l’intérieur du cercle des riches sont considérables : dans le seul 
classement des grandes fortunes françaises, établi chaque année 
par Challenges, le facteur de multiplication aux deux extrémités du 
spectre est d’environ 350. Établir ce qu’est un « riche » réclame de 
travailler surtout le milieu dans lequel il évolue. Ce milieu, dit de la 
« grande bourgeoisie », constitue un groupe social exclusif, claque-
muré, marqué par une systématique recherche de « l’entre-soi ».

Cette endogamie, cette consanguinité suscitent d’importants 
enseignements sociologiques. La géographie des domiciles prin-
cipaux – typologie des quartiers – ou secondaires – lieux de rési-
dence ou de vacances – constitue une grille de lecture pertinente, 
mais c’est l’analyse des annuaires et autres bottins qui illustre 
le mieux la recherche presque mécanique du regroupement. Le 
principe de la cooptation est automatique, et ainsi les membres 
d’une caste définissent eux-mêmes les frontières – matérielles, 
comportementales, ataviques, professionnelles, etc. – du groupe. 
La composition des rallyes est, à ce titre, symptomatique  : les 
parents sélectionnent le type d’enfants ou d’adolescents qui, à 
leurs yeux, peuvent fréquenter les leurs lors de soirées par ailleurs 
terrains de rivalités et de surenchère. À notre connaissance, il 



25

Une société en souffrance

s’agit là du seul groupe social qui fixe les critères – identitaires, 
sociaux, pécuniaires, ethniques – à même de délimiter le périmètre 
d’acceptation d’un public, en l’occurrence très jeune. L’enfant du 
gardien d’immeuble, aussi brillant, séduisant, éduqué soit-il, en 
est de facto écarté.

La collusion des élites et des richesses constitue bel et bien 
une oligarchie. Dans la classe dominante, le conflit d’intérêts est 
omniprésent. Chaque fois qu’en qualité de sociologues nous avons 
été conviés à partager des moments conviviaux « entre riches », 
c’est cette occupation transversale, structurée, tentaculaire de tous 
les lieux de décision qui nous a le plus frappés.

À celles économique, culturelle et sociale, il est important 
d’ajouter une quatrième richesse, dite « symbolique ». Elle expose 
ou consolide l’apparence, par laquelle «  on est  » ou «  on n’est 
pas » visiblement riche. Ainsi, l’immense majorité des riches sont 
minces et élégants, sont coiffés d’une certaine manière, arborent 
des signes reconnaissables – cigares, certaines marques de voi-
ture – et emploient des codes qui font leur identité commune 
et démontrent ostensiblement le bien-fondé de leur patronyme 
familial. Lors des dîners ou des manifestations auxquels nous 
étions invités, toujours nous étions présentés selon notre capital 
intellectuel – en l’occurrence directeurs de recherche au CNRS. 
Des autres, tous instantanément reconnaissables contrairement 
à nous, il était seulement fait mention du nom : c’était suffisant 
pour les qualifier dans la caste.

Chaque société fondée sur la propriété privée des moyens de 
production a généré d’excessives inégalités. Et la classe des élites 
est coalisée autour d’un unique objectif : défendre les intérêts de 
chaque membre de ladite classe, qui trouve auprès de ses coreli-
gionnaires le support pour y parvenir. Et ces membres se tiennent 
« par la barbichette », car ils savent que toute remise en question 
par l’un d’eux pourrait mettre en péril l’ensemble de l’édifice. 
Peut-on demander à celui qui tire profit d’un système de mettre 
en place les mécanismes de sa propre correction ? Non. Et c’est 
pour cette raison que nous sommes anticapitalistes. L’histoire, 
surtout contemporaine, consolide chaque jour un peu plus cette 



26

Une société et une civilisation malades

voie. Pourrait-il en être autrement à l’observation quotidienne des 
situations qui exploitent les plus faibles, anéantissent l’humanité 
et la planète ? Supprimer le RSA, supprimer les seuils sociaux et de 
pauvreté, supprimer les allocations-chômage, supprimer le SMIC, 
supprimer le repos dominical, supprimer le droit de grève… : tout, 
dans la bouche des dominants, est suppression de ce qui assure 
encore aux plus faibles un minimum de dignité. Tout, finalement, 
est destruction des plus vulnérables.

Les plus riches se sont approprié non seulement tous les 
pouvoirs mais aussi toutes les ressources. Le degré de prédation 
a atteint un niveau inédit, et jamais auparavant il n’avait généré 
dans son sillage une telle violence et une telle rapacité.

Monique et Michel Pinçon-Charlot

Une société de la performance et de la compétition incontrôlée

Dans notre société de la compétition, de l’excellence, du 
dépassement de soi, et de l’utilitarisme, celui qui ne répond 
pas aux critères de performance est rejeté. « À quoi sert-il  ?  » 
s’interroge-t-on. Et dès lors, « à quoi sers-je ? » se demande-t-il. 
Ce grave questionnement n’aurait pas lieu d’être si la place de 
chaque homme au sein de la société était sanctuarisée et si l’on 
cessait de hiérarchiser lesdites places. Or il n’a jamais été aussi 
prégnant, et les modèles économiques concourent à son exacer-
bation. Pour preuves, la disparition progressive de métiers qui 
assuraient à des publics peu instruits d’occuper cette fameuse 
« place », ou le niveau de qualification démesuré exigé pour en 
exercer d’autres. Bientôt, il n’y aura presque plus de caissiers 
ou de péagistes, et les rares encore en fonction devront brandir 
une licence universitaire pour être recrutés  ! Ce mouvement 
dit de progrès destiné à porter toujours plus haut la rentabilité 
et l’excellence est synonyme de marginalisation programmée 
de pans entiers de la société. Il faut cesser de nier la réalité, au 
moins mettre en œuvre de quoi accueillir et accompagner ces 
«  exclus de la performance  », et travailler en profondeur pour 
faire admettre que la «  valeur  » d’un trader millionnaire n’est 



27

Une société en souffrance

pas supérieure à celle d’un modeste ouvrier, car ce dernier d’une 
part est « debout » grâce à son emploi, d’autre part fait peut-être 
preuve d’un altruisme précieux dans son entourage.

Nous perdons notre capacité à « aller vers » parce que celle 
d’être « en lien avec nous-même » semble se déliter. Le modèle 
économique et consumériste dissout l’homogénéité et la cohérence 
de la société, car il crée des inégalités abyssales. Il fracture donc la 
mise en lien. Comment, dans une société qui place sur un piédestal 
les trajectoires financières et matérielles les plus inaccessibles et 
y conditionne le vocable « réussite », le modeste citoyen peut-il 
ne pas se sentir médiocre, rejeté, même « raté » et humilié ? Or 
la vraie vie, la vraie réussite se mesurent à d’autres critères  : la 
générosité, l’altruisme, le sens de l’autre, et des actes de solidarité 
grâce auxquels on se bonifie et on cultive l’estime de soi. Encore 
faut-il pour cela briser les compartimentations des très riches 
entre très riches, des classes moyennes entre classes moyennes, 
des pauvres entre pauvres.

Jérôme Colrat

La société a toujours fonctionné sur des logiques de segmenta-
tion. Une société, c’est du collectif, des valeurs partagées par tous 
et, en principe, de la solidarité, qui rendent ses membres inter-
dépendants. Mais dans le même temps, cette interdépendance 
est menacée : chômage, précarisation… Une leçon de l’histoire, 
c’est qu’une société se défend en désignant des cibles. Exemple ? 
Dans la société préindustrielle, la rigidité et la corporisation de 
l’organisation du travail excluaient un grand nombre d’individus. 
À ces « vagabonds » fut réservé un traitement impitoyable : on 
fixa sur eux, et selon des moyens d’extrême répression, l’ensemble 
des peurs portées par la société. Certains furent même pendus ou 
confinés aux galères. Leur seul crime : ne pas trouver de travail 
dans une société incapable de leur en donner.

Cette logique d’éradication a-t-elle disparu  ? Notre société 
n’est pas portée sur les méthodes les plus brutales pour parvenir 
à cette fin. En revanche, elle emploie celle, plus douce mais tout 
aussi efficace, de culpabilisation. Exemple ? Le Rmiste est sans 



28

Une société et une civilisation malades

travail ; il est « donc » responsable de sa situation, il est un para-
site pour la société et « profite » de l’argent généré par ceux qui, 
eux, ont le courage de travailler. C’est au nom de cette répression 
morale que le Rmiste est acculé à travailler à n’importe quel prix, 
et notamment à accepter le RMA, qui va le rendre aussitôt plus 
présentable aux yeux de la société. De « mauvais bénéficiaire » du 
RMI, il devient un travailleur pauvre.

Robert Castel

La conception dominante de la performance est en valeur 
absolue, comme cela prévaut dans le domaine sportif. Or c’est 
en fonction de la seule capacité de l’individu qu’elle devrait être 
mesurée. Tout le monde n’est pas apte à abattre un 100 mètres en 
10 secondes. Pourra être reconnu dans sa performance celui qui 
aura exploité au mieux ses facultés, sa motivation, son labeur, son 
potentiel, son plaisir. Pour lui, 20 secondes seront alors synonymes 
de grande victoire.

Si l’on veut minorer la qualité utilitariste de l’individu et le 
placer devant ses réussites et non plus ses échecs, si l’on veut 
combattre le pessimisme délétère, si l’on veut dessiner une société 
d’inclusion et non plus d’exclusion, il faut raisonner performance 
« heureuse » et non plus «  imposée » ou «  sanctionnée » selon 
un diktat chiffré. Pourquoi considère-t-on l’individu actif uni-
quement dans le secteur marchand ? N’est-on pas actif lorsqu’on 
œuvre bénévolement au lien social, au développement local, à 
l’appui scolaire, au soutien des plus vulnérables, à révéler les poten-
tialités, à créer de la solidarité ? L’« inactif marchand » peut être 
un fabuleux acteur social. Que seraient les soins palliatifs, les com-
munes ou encore les associations sans la cohorte de bénévoles ?

Le dogme exclusivement quantitatif de la «  création de 
richesses » qui a caractérisé les Trente Glorieuses a fait l’impasse 
sur le sens de ces richesses. Or l’accroissement des richesses n’est 
d’aucune valeur s’il ne produit pas l’épanouissement humain. 
Comme le martelait le général de Gaulle, le progrès économique 
n’a de consistance et de perspective que s’il génère du progrès social. 
Lequel englobe bien au-delà du logement ou des loisirs et intègre 



29

Une société en souffrance

le simple « bonheur de vivre ensemble ». L’enjeu est de bouscu-
ler la culture cartésienne, chiffrée, excluante, propre à la société 
extraordinairement normée, pour peu à peu faire reconnaître ce 
« bonheur » non quantifiable mais ô combien déterminant.

Jean-Paul Delevoye

En l’homme se sont de tout temps affrontées ses capacités 
d’aimer et de détester, ses facultés les plus altruistes et les plus 
féroces. Pour ce qu’il considère être une « bonne » cause, il peut 
être merveilleusement cruel. Lors de la Seconde Guerre mondiale, 
souvenons-nous de ces Allemands et de ces Français qui priaient 
le même Dieu mais dans des desseins aux antipodes. L’homme est 
un prédateur. Sénèque considérait que « l’homme est sacré pour 
l’homme ». Mais Plaute écrivit que « l’homme est un loup pour 
l’homme ». Tous deux ont raison.

Reportons-nous plus loin en arrière. Le monde vivant est 
extrêmement généreux pour se reproduire, il défend sa propre 
cause individuelle et son espèce, c’est-à-dire ses petits, de manière 
surprenante. Chaque être vivant est en permanence en lutte pour 
la vie. Il suffit, pour s’en convaincre, d’observer un animal dans 
la nature : il est toujours en alerte, garde un œil sur l’horizon des 
prédateurs, cherche à anticiper le moindre danger. Il ne connaît 
pas la sérénité. L’homme ne déroge pas à cette règle. Au-delà des 
manifestations belliqueuses, il traque, se compare, jalouse sans 
cesse. Et il est en permanence en compétition. Laquelle, bien sûr, 
peut dégénérer vers l’indicible. Chaque communauté d’hommes 
s’est de tout temps octroyé une situation ou une réputation 
qu’elle mesurait à celles de voisins volontiers affublés des pires 
qualificatifs. Je me souviens de ce musée à portée naturaliste et 
ethnologique que j’avais érigé à N’Djamena il y a cinquante ans. 
Les visiteurs s’attardaient moins sur les objets des populations 
tchadiennes qu’ils ne moquaient ceux des peuples voisins qui 
étaient également exposés…

Yves Coppens



30

Une société et une civilisation malades

Une société victimaire

Il y a peu encore, en France, les orphelins avaient «  moins 
de valeur » que les autres enfants, et une femme violée était en 
partie jugée « responsable » de son sort. Jusqu’à être chassée par 
sa propre famille. Aujourd’hui, nous assistons au renversement 
de cette logique. Jusqu’à verser dans l’excès contraire, qui tend à 
ériger les victimes en héros. Il apparaît que dès l’instant où l’on 
est victime, où l’on a côtoyé la mort, on est sacralisé. C’est le 
fruit d’un mécanisme de socialisation archaïque, commun aussi 
bien aux rituels d’intégration en Afrique ou en Asie aujourd’hui 
qu’aux ordalies médiévales ; à l’époque, les victimes, honteuses de 
leur situation et considérées comme des sous-personnes, étaient 
exhortées à triompher de la mort, et, en cas de succès, devenaient 
des héros. En réalité, être victime, c’est seulement recevoir un 
grand coup. Et à cela, il n’y a ni honte ni fierté.

Sa propension à la victimisation caractérise donc bel et bien 
la société contemporaine. Particulièrement depuis la guerre du 
Viêt-nam, l’heure est à l’héroïsation des victimes. Lesquelles 
sont devenues légitimes à en faire carrière et à vitupérer ceux qui 
leur octroient une pension toujours insuffisante. Dans le conflit 
israélo-palestinien, c’est la surenchère à la victimisation, notam-
ment pour légitimer dans chaque camp l’escalade de la violence et 
des revendications. Ce phénomène atteint l’intimité des familles ; 
l’épanouissement et la réussite d’un membre sont vécus comme 
une humiliation par les autres, rivés à leur situation de victime, 
qui vont jusqu’à le rejeter. Dans les écoles situées dans les quar-
tiers difficiles, cet ostracisme peut frapper quelque élève brillant 
jusqu’au matraquage physique et à la mise au ban.

Ce climat de victimisation, auquel échappent les adeptes du 
« conte de fées » – ceux qui idéalisent la réussite et y circonscrivent 
un «  rêve  » qu’ils vont parfois accomplir –, produit de graves 
phénomènes collatéraux. Par exemple en matière d’immigration. 
L’incorporation réussie de certaines communautés, qui peut 
accoucher de réussites scolaires et sociales plus élevées que celles 
de la population d’origine – ce type d’étude, interdit en France, 



31

Une société en souffrance

a produit d’incontestables résultats au Canada –, est instrumen-
talisée par des partis extrémistes qui y fondent l’émergence des 
« pauvres blancs ». En clair : la réussite des immigrés paupériserait 
les autochtones.

C’est flagrant en Grande-Bretagne, où l’intégration remar-
quable, et jusque dans les universités les plus huppées, d’Indiens 
parfois très pauvres, fournit matière à une radicalisation politique 
et idéologique.

En ce même nom, la grande tolérance qui singularisait les 
Pays-Bas s’est également mise à vaciller. Partout prospère désor-
mais ce déni de la réussite des immigrés et de leur contribution à 
enrichir – y compris culturellement – le pays d’accueil. C’est sur 
le terreau de ce type de racisme que le massacre des Arméniens 
et des Juifs fut perpétré.

Boris Cyrulnik

Une société hygiéniste

Lorsqu’on est fumeur, on doit assumer le risque, mortel, que 
fait courir la consommation de tabac. Le problème est qu’il existe 
bien d’autres façons de mourir, et qu’en stigmatiser l’une plus que 
les autres est délicat. Le droit à la santé est une grande conquête 
sociale, qui conditionne l’accès à la citoyenneté. Remettre en ques-
tion l’égalité de l’accès aux soins constituerait une grave régression 
de la société, laquelle n’est pas missionnée pour établir une espèce 
de « police personnelle »… De plus, on voit bien qu’effectivement 
ce qui serait applicable au tabac aujourd’hui risquerait de le devenir 
pour bien d’autres sujets demain… Or à quoi assiste-t-on ? En 
Grande-Bretagne, des patients sont tenus pour responsables de 
leur maladie et n’ont pour cette raison pas accès à certaines prises 
en charge publiques. Ils n’ont pas d’autre choix que de recourir 
à des assurances privées. « Assurez-vous vous-même ou crevez 
sans soins. »

Robert Castel



32

Une société et une civilisation malades

Une société compartimentée…

Les gens ne se parlent plus. Au premier rang des causes, 
multiples, je place volontiers la ségrégation urbaine, qui a creusé 
le fossé des injustices et des inégalités, fracturé durablement 
la société en la rendant inhospitalière aux plus vulnérables. 
Aujourd’hui, on se détourne les uns des autres, en espérant 
ainsi mieux se retourner sur soi ; en réalité on se replie, on se 
recroqueville, on se claquemure. Or dans ce domaine, comme 
dans bien d’autres, la justice n’a ni la vocation ni les moyens de 
« réparer ». Il lui reste, le plus souvent, à faire le constat amer 
des dégâts accumulés par d’autres, à se retourner chaque jour 
pour constater que le sillon ouvert la veille est déjà près de se 
refermer.

Éric de Montgolfier

On défend sa « peau », son idée, puis sa communauté et son 
espèce. Ces formes de défense résultent de la mise en valeur 
de soi par rapport à l’autre : celui-ci ne faisant pas tout à fait 
ce que l’on fait soi-même, on préfère évidemment son propre 
ouvrage. « Les braves gens n’aiment pas que / L’on suive une 
autre route qu’eux  », chantait fort justement Brassens. Le 
voisin, c’est toujours le barbare, l’étranger, et l’étranger, c’est 
l’autre.

Yves Coppens

… et ségrégationniste

À ne pas mener de front les enjeux d’éducation, de santé, de 
justice, qui nécessitent une politique ajustée aux circonstances 
et aux particularismes sociaux (insécurité, illettrisme, insup-
portables délais de jugement pour les délits commis par les 
mineurs hypothéquant toute contribution pédagogique, etc.), la 
République – qui a commis une faute  : chez chaque immigré, 
on a considéré ses « bras », pas son cerveau, pas sa famille et ses 
besoins – nous conduit tout droit vers cette ghettoïsation et ce 



33

Une société en souffrance

communautarisme américains que nous avons tant critiqués. Un 
jour, nous verrons ériger des barbelés dans les banlieues, comme 
dans le Bronx il y a vingt ans.

Jean-Marie Cavada

… une société sclérosée par les normes…

Les normes constituent un enjeu de pouvoir. «  Entre l’être 
vivant et son milieu, le rapport s’établit comme un débat  », 
affirmait Canguilhem. Elles embastillent dans des interpréta-
tions, des idées préconçues, qui empêchent la libéralisation des 
représentations que nous avons de tel senior, de tel adolescent des 
banlieues, de telle femme. S’en affranchir permettrait de regarder 
chaque individu autrement, non plus dans une « case », mais dans 
ce qu’il est réellement, y compris dans ses fragilités. On ouvrirait 
alors un champ extraordinaire des possibles.

L’objectif est de redonner le pouvoir à la société et de faire 
prendre conscience que la fragilité est consubstantielle à l’être 
humain. Le collectif doit être capable d’imposer son propre regard 
en fonction d’une prise de conscience des conditions réelles d’exis-
tence. À ce titre, qu’il y ait de plus en plus de personnes âgées 
doit contribuer à faire bouger les lignes.

Serge Guérin

Depuis les Trente Glorieuses, tout a convergé vers la créa-
tion d’une société normalisée. Vous êtes dans la norme ? Tant 
mieux. Vous en êtes écarté ? L’État assure les compensations. 
Ce schéma est flagrant dans les domaines de l’emploi. Il a 
aussi prévalu lorsque la survalorisation des diplômes a surgi, 
excluant ceux – notamment les impertinents, les originaux, 
les créatifs – qui étaient écartés des canons. Or il ne peut plus 
répondre à la réalité et aux enjeux de la société. Préférant le 
confort des réponses à l’inconfort des questions, le cénacle 
politique porte d’ailleurs lui-même une lourde responsabilité. 
Tout comme les grandes entreprises, assujetties à des modèles 
organisationnels, à des obligations de reporting, à une lourdeur 



34

Une société et une civilisation malades

fonctionnelle qui tuent la créativité. D’ailleurs, que l’essentiel 
des découvertes et des progrès technologiques majeurs pro-
vienne de petites entreprises n’est pas un hasard. Il faut en finir 
avec cette dictature de la norme et libérer ce que je nomme 
« l’impertinence maîtrisée ».

Jean-Paul Delevoye

… étouffée par la bureaucratie…

Une dictature frappe spécifiquement la France : la bureaucratie. 
Qu’est-ce que la bureaucratie ? C’est inoculer de la technostructure 
dans les interstices d’un édifice que l’on a préalablement dépouillé 
de sens. En clair, on établit une règle, puis deux, puis trois, et 
ainsi de suite, afin de combler ce vide de sens, et on atteint un 
enchevêtrement de règles, souvent contradictoires, qui forment un 
obstacle infranchissable, un puissant frein à la volonté de « faire ». 
En mathématique comme en gouvernance, on n’accomplit pas 
d’objectif si concomitamment on ne l’a pas escorté d’un sens. Or 
la construction européenne est rongée par la démocratie justement 
parce qu’elle est dépourvue de sens. On inonde de «  monnaie 
unique », de « règles budgétaires », de « discipline financière », 
d’« harmonisation des outils »… mais on a oublié le sens même 
de l’Europe  : être bien ensemble et agir ensemble. Or la jeune 
génération, tout à la fois est plus idéaliste que celle actuellement 
aux manettes du pouvoir et démobilisée devant tous ces sujets 
aujourd’hui vides de sens.

C’est pourquoi, au sein de l’Institut Poincaré que je dirige 
– mais c’est valable pour tout établissement comparable –, il est 
essentiel de trouver le bon équilibre, afin que porteurs de sens 
et garants de la technostructure et des règles cohabitent dans 
un même dessein. Pour avancer, il faut être toujours en mou-
vement, renoncer aux arrêts. À chaque instant, on oscille entre 
déséquilibre et rééquilibre, et c’est le maintien de cette posture 
qui assure le bon fonctionnement d’ensemble. Le rééquilibre est 
assuré par l’administrateur, qui veille à ce que l’ossature admi-
nistrative, organisationnelle, juridique demeure solide et favorise 



35

Une société en souffrance

alors le foisonnement d’un déséquilibre dont l’inspirateur est le 
directeur. Alors peut progresser un « bon déséquilibre progressif 
et maîtrisé ».

Ce que l’on apprend en recherche est utile au management. 
En mathématique, lorsqu’on bute sur une phase, on peut en 
approcher une autre, laquelle, une fois résolue, permet d’éclaircir 
la première. Cette capacité de prendre de la hauteur et de visionner 
une problématique dans sa globalité pour en hiérarchiser et en 
travailler ensuite chaque facette sert au-delà des tâches managé-
riales : quand on doit serpenter dans les méandres épuisants de 
cette bureaucratie administrative…

Enfin, et y compris pour lutter contre cette dernière, décloi-
sonner les mondes privé et public de l’entreprise et de la recherche 
est capital. Ils ont tellement à apprendre les uns des autres et à 
se donner mutuellement… La culture du résultat et de l’opéra-
tionnalité propre aux acteurs du privé est peu naturelle dans le 
public, où l’on est insuffisamment habitué à raisonner « objectifs », 
« cap », « plan ». À l’inverse, le privé a à apprendre de l’altruisme 
et des idéaux consubstantiels aux missions dont nombre de fonc-
tionnaires s’acquittent avec dévouement.

Cédric Villani

Les travaux de Michel Crozier l’avaient démontré il y a une 
quarantaine d’années, et ils sont demeurés d’une incroyable fraî-
cheur : le poids des logiques bureaucratiques, la difficulté des face-
à-face, l’incapacité à initier des changements collectifs, l’emploi 
inopérant ou contre-productif des décrets rendent la possibilité de 
réformer la France extrêmement difficile. Il est d’ailleurs étonnant 
de constater que dix années de néolibéralisme déployées sous les 
règnes de Jacques Chirac et de Nicolas Sarkozy n’ont nullement 
produit une réduction de la bureaucratie. Car diminution du 
nombre de fonctionnaires ne signifie pas retrait des procédures 
bureaucratiques.

Michel Wieviorka



36

Une société et une civilisation malades

… asservie à l’uniformité…

La société est traversée par plusieurs phénomènes, qui affectent 
particulièrement le traitement de la criminalité. Citons notam-
ment la monochromie – pensée unique et conformisme, qui ont 
contaminé la société de l’information et constituent une média
sphère qui empêche toute lucidité, toute audace, toute riposte 
dans l’examen des criminalités – ou la dictature du « flux tendu » 
– qui fragilise les forces vives (industrie, commerce, finance, poli-
tique, communication…) et formate, aveugle la société de telle 
sorte qu’elle réagit comme un « banc de poissons ». Nous devons 
réveiller la « phénoménologie », cette discipline qui réplique à la 
« sphère du convenu », aux « idées reçues », aux réflexes d’abrutis-
sement, mais aussi qui bouscule l’uniformité, l’atonie, la docilité 
dont la société est malade.

Après chaque crise spéculative, « on » – les grandes institutions 
financières, bancaires, d’assurance – décide d’établir des règles 
qui, « promis, juré », endigueront l’irruption de toute nouvelle 
bulle. Ces règles sont déployées et, bien sûr, ne sont d’aucun effet. 
Pourquoi ? Parce qu’elles ont vocation à être appliquées univer-
sellement, de manière monolithique, uniforme, sans distinction. 
Or ce qui doit prévaloir, c’est le sur-mesure et non le prêt-à-
porter, c’est l’analyse de chaque problème et non la compilation 
de tous les problèmes. On échoue systématiquement à espérer 
se rassurer en inventant un système qui prévoit tout. À l’image 
de la gestion de crise en entreprise : là, on se réfugie derrière un 
plan généraliste, présenté comme universel, mais que l’on n’a pas 
lu, auquel on n’a pas participé, auquel on ne croit donc pas. Et 
qui ne comporte en général pas la réponse à la crise que l’on doit 
affronter. L’échec est alors assuré.

En réalité, personne ne croit véritablement que la crise, quelle 
qu’elle soit, va surgir ou l’affecter, irriguant là un dispositif général 
du déni qui légitime des réactions uniformes et donc inopérantes. 
Cela vaut pour les crises industrielles, commerciales, financières, 
et aussi pour la crise criminelle. Et c’est particulièrement pré-
gnant dans les pays latins comme la France, au contraire des 



37

Une société en souffrance

Anglo-Saxons qui reconnaissent la spécificité de chaque analyse 
mais décident de ne pas allouer les moyens financiers nécessaires 
à la parade, car ce serait trop cher.

Alain Bauer

… et enchaînée au diktat du chiffre

Ce qui se compte est devenu plus important que ce qui compte. 
Chaque domaine examiné dans notre quotidien le démontre : la 
société a sacrifié à ce que les philosophes de l’École de Francfort 
dénommaient la « raison calculatrice ». L’actualité est confinée 
à l’énonciation continue de chiffres  : nombre de morts, cours 
de Bourse, performances financières… Le «  quantifiable  » est 
devenu hégémonique, la référence au chiffre est même obsession-
nelle depuis que le fonctionnement de la planète est bouleversé 
par « les » révolutions économique, technologique, numérique, 
génétique ou géopolitique. Pour exemple, l’appel à «  résister à 
la financiarisation de l’économie  » en revitalisant «  l’économie 
réelle » signifie que les règles de l’économie se sont assujetties au 
dogme comptable au détriment de la réalité. La conjonction de 
cette dictature du chiffre et des nouvelles technologies fracture 
par ailleurs la temporalité dans laquelle l’économie traditionnelle 
s’était jusqu’alors déployée : quelques secondes sont nécessaires 
pour spéculer entre Hong Kong et Londres. Le plus étonnant 
est que l’emploi systématique et exclusif des statistiques pour 
désigner le réel est dénoncé… par les statisticiens eux-mêmes ! 
Ils admettent que le recours aux figures mathématiques et autres 
algorithmes ne peut être appliqué qu’à la partie quantifiable du 
réel. Lequel se vide progressivement de tout ce qui échappe à 
la mesure  : poésie, sagesse, peur, spiritualité… Un tel diktat 
alimente nombre de phobies contemporaines. Et même, parce 
qu’il induit opacité, illisibilité, et donc incompréhension et mani-
pulation, peut provoquer le pire en économie lorsqu’il est irrigué, 
au surplus, par la cupidité ou l’amoralité : la crise des subprimes 
en a été la preuve.



38

Une société et une civilisation malades

Alors, dans un tel cadre utilitariste et quantifiable, est-il 
possible de réveiller la reconnaissance des valeurs humaines, par 
définition non chiffrables – loyauté, générosité, empathie, gentil-
lesse, fidélité… ? « On » y travaille. Quelques discours ou travaux 
y concourent. Par exemple ceux qui s’attachent à restaurer la valeur 
de la gratuité. Laquelle, dans l’entreprise, nourrit l’affectio societatis, 
détermine la qualité du bien-être, les degrés d’adhésion, de fidélité 
ou d’implication. Or ce surplus d’engagement est constitutif de la 
dynamique et de la performance de l’entreprise, prouvant qu’un 
facteur a priori moral peut entraîner une efficacité économique 
réelle. Autre exemple  : pendant longtemps il fut estimé que la 
richesse des sous-sols ou l’accès à la mer constituaient les atouts 
prépondérants de la compétitivité des pays, dont les économies 
et les entreprises sont dorénavant embarquées dans une rivalité 
planétaire. Mais les travaux de l’OFCE et les nombreux exemples 
– Autriche, Suisse… – l’attestent  : sur le long terme, l’atout 
principal d’une économie nationale est la cohésion sociale. Or la 
cohésion sociale, qui prend pour socle le sentiment de justice, n’est 
pas quantifiable. Preuve, une nouvelle fois, qu’une valeur morale 
révèle in fine son efficacité.

Jean-Claude Guillebaud

S’il fallait mesurer la « considération » des gouvernants, des 
électeurs, et donc de la société pour la justice à la part, celle du 
pauvre, que la nation réserve à son budget… Cette interroga-
tion, depuis bien longtemps j’évite de me la poser. Il me semble 
parfois qu’il nous faut « payer » le profond désaccord qui oppose 
l’institution judiciaire au cénacle politique. Désaccord qui porte 
sur l’instrumentalisation que ce dernier a, de tout temps, espérée, 
tentée, parfois réussie. Or la justice est au service de l’idéal dont 
elle porte le nom, certainement pas « du » politique. Seule la loi 
doit nous servir de guide.

On nous assigne parfois de faire respecter des équilibres 
« politiques » qui ne se retrouvent pas dans la loi. Mais se servir 
de celle-ci pour satisfaire l’opinion publique ou une volonté poli-
tique, c’est contraindre la justice à un contresens, à l’écart de sa 



39

Une société en souffrance

fonction. La justice exerce une fonction particulière au sein de 
l’État ; cette place s’exprime jusque dans le statut des magistrats, 
qui ne sont pas des fonctionnaires mais des agents de l’État, plus 
encore des agents « dans » l’État. L’origine du malaise se niche 
dans cette étrange confusion, si peu démocratique, entre l’idéal 
que doit servir une institution et l’usage auquel on voudrait qu’elle 
serve, bien éloigné de son rôle théorique.

L’argument économique et le coût de la justice pour la collec-
tivité pourraient ne pas tenir très longtemps. Un jour, j’ai informé 
un plaignant que je jugeais ne pas devoir prolonger la procédure, 
car le coût des investigations complémentaires qui pouvaient 
peut-être permettre d’obtenir un résultat était substantiellement 
supérieur au montant du préjudice engendré par l’escroquerie dont 
il était victime, de moins de 150 euros. En d’autres termes, « je 
classe votre plainte, car l’État ne me donne pas les moyens de la 
mener à son terme ». Cet argument est-il audible lorsque l’on est 
en quête de vérité et de justice ? Une justice capable d’apporter à 
chaque problème « la » solution relève du mythe. Il est d’autant 
plus urgent de s’en écarter que jamais les textes législatifs n’ont été 
assortis d’autant de dispositions pénales. Comme si la répression 
constituait « la » parade, « le » rempart à tout, comme si la force 
avait toujours plus de poids que l’intelligence. Une telle concep-
tion trahit une vision d’échec de la nature humaine qui rendrait 
intenable toute forme de vie en société.

À vouloir produire un maximum de réponses pour satisfaire 
une opinion publique désorientée, on prend le risque de réduire 
la justice à une dimension statistique. L’enjeu n’est plus alors, en 
multipliant les réponses, que d’établir des normes, en réalité des 
« moyennes » entre le meilleur et le pire élève de la classe, à partir 
desquelles on hiérarchise l’efficacité supposée des juridictions. 
Dès lors, on ne s’inquiète plus en priorité du contenu, mais du 
nombre des procédures instruites. Cet indicateur de rentabilité, 
auquel la police est elle-même assujettie – en fonction du nombre 
d’arrestations, de gardes à vue ou de détentions provisoires – n’a 
pas de sens au regard de l’impératif de qualité qui doit être celui 
de la justice. Car celle-ci, c’est d’abord, pour chaque cas étudié, 



40

Une société et une civilisation malades

une approche individuelle, unique, singulière, incomparable, qui 
concerne des personnes, c’est-à-dire des femmes et des hommes. 
Or ce particularisme « humain » de notre exercice, les chiffres ne 
peuvent prétendre seuls le mesurer.

La justice, plus que beaucoup d’autres disciplines, devrait d’ail-
leurs être soustraite aux dogmes comptables, chiffrables, quanti-
fiables, mais aussi à l’horloge politique et à la dictature sociétale de 
l’immédiateté, incompatibles avec le temps, long, de son œuvre. 
C’est ce qui devrait être dit à chacun de ceux qui exigent que 
l’institution se hâte : « Si vous-même étiez l’objet de la procédure, 
aimeriez-vous que nous nous dépêchions, au risque de bâcler ou, 
pire, de commettre une erreur ? » C’est là le seul argument à faire 
entendre à ceux, si nombreux, qui ne voient dans la justice que la 
satisfaction de leurs intérêts. Au moins peuvent-ils le comprendre, à 
défaut d’une référence à un idéal qui semble les dépasser… Certes, 
la justice ne doit pas être totalement exempte des règles comptables. 
Mais sa finalité, impalpable puisqu’elle porte sur la quête impro-
bable, complexe, exigeante, de la vérité – qu’aucun magistrat ne peut 
avoir la prétention d’exprimer tout entière –, ne peut être assimilée 
aux simples produits d’une entreprise commerciale.

In fine, réformer la justice exige une révolution. La faire évoluer 
par petites touches est inefficace, comme un cautère sur une jambe 
de bois. C’est tout entière qu’il faut changer la justice, en modi-
fier le recrutement et les procédures, la rendre compréhensible à 
l’ensemble des concitoyens, pour qu’ils puissent enfin se reconnaître 
en elle et se l’approprier comme le garant de toutes les libertés.

Éric de Montgolfier

La « société de la performance » a-t-elle perverti le noble sens 
de la performance ? C’est possible. Dédiaboliser et réhabiliter la 
réussite est un enjeu majeur dans un pays qui lui est culturellement 
rétif. Restaurer la reconnaissance individuelle, victime d’un déni 
insupportable – notamment dans la fonction publique –, com-
battre le mépris, chronique, du succès qui aspire vers la médiocrité, 
valoriser l’action et la construction de soi sont des conditions clés 
de l’accomplissement. Ne plus avoir honte de réussir, et même 



41

Une société en souffrance

être en joie de réussir : voilà un élément significatif d’un projet 
de société. À condition, bien sûr, d’en définir les contours et le 
contenant, et de cerner ce qui compose son principal levier  : la 
performance.

Or par quoi la société de la performance est-elle en premier 
lieu affaiblie ? Par son indexation aveugle, total(itair)e, au chiffre, 
à l’argent, à la comparaison. Ainsi, la performance est-elle 
systématiquement étalonnée sur «  l’autre » alors qu’elle devrait 
constituer en priorité le dépassement, le progrès, la réalisation de 
soi. Une telle servitude aux performances quantifiables, économi-
quement visibles et « profitables » enflamme la compétition, la 
rivalité, l’esprit de conquête, qui couronnent les « vainqueurs » et 
écartent les « perdants ». Axel Kahn le rappelle, si la société est 
par essence celle de la performance, c’est parce que cette notion 
est indissociable de l’idée d’économie libérale selon laquelle la 
compétition entre les performances des individus et des entre-
prises, suivie d’un mécanisme de sélection, forme le meilleur 
moyen de parvenir à la satisfaction de la population. Et cette 
société de la performance connaît « incontestablement » une dérive. 
Telle qu’Adam Smith, Bernard Mandeville et Montesquieu ont 
défini la pensée libérale, il va de soi que le terme de performance 
recouvre celui de qualité. Or, aujourd’hui, la performance devient 
ce que les autres seront incapables de faire. Le terme peut recou-
vrir des actions d’une parfaite inutilité, voire totalement nuisibles. 
Pour exemple, la spéculation sur le cours des monnaies devient 
une performance. Plus sûrement que les travaux de recherche 
des plus grands scientifiques. Une telle réalité n’offre pas de 
perspective sociétale et collective. Elle fracture davantage la 
société, puisque la sacralisation de la réussite individuelle amai-
grit l’espace dédié à la défaillance, à la fragilité, à la marginalité 
– dans les interstices desquelles, on le sait, sommeillent souvent 
d’immenses trésors créateurs –, et gonfle les rangs des exclus de 
cette performance « profitable ».

L’enjeu est d’encadrer la performance par une grille de réfé-
rence adaptée à chaque terrain d’expression de ladite performance, 
puis de lier ces grilles, et de donner un signe de reconnaissance 



42

Une société et une civilisation malades

fort aux formes non marchandes de la performance afin qu’elles 
ne soient pas moins considérées que les autres. L’annihilation de 
toute hiérarchie des performances est en jeu.

Ainsi la performance de l’enseignant qui sort l’enfant de la 
médiocrité et l’éveille au goût de lire pourrait-elle être autrement 
reconnue que dans la seule conscience du professeur ou par les 
seuls parents. Les performances de l’infirmière, du bénévole, de 
l’artiste, du chercheur, qui contribuent à celles des « autres » et 
de la collectivité, ne seraient pas moins distinguées que celles des 
champions du marché. Le ressort principal d’une telle révolution 
est niché dans l’exigence d’extraire de soi-même le meilleur de ce 
dont on est capable. Dynamiser ce ressort et donner du sens à la 
performance : voilà un vrai et beau chantier. Pour que performer 
s’écrive toujours avec un m.

Denis Lafay

Dans la société, tout est devenu ressources. Y compris humaines. 
Et bien sûr culturelles. Aujourd’hui, on recourt aux vertus du capi-
tal humain. Lorsque à ce vocable « capital » sera associé l’adjectif 
« culturel », on pourra considérer que le point de non-retour aura 
été atteint.

Jean Clair

Une société sans cap…

Est-on responsable de l’endroit où l’on naît, de l’éducation 
que l’on reçoit, du milieu social dans lequel on évolue ? Est-on 
responsable de l’histoire qui nous précède et qui, souvent, nous 
excède ? Je crois plutôt que chacun d’entre nous essaie de faire 
au mieux avec ce qu’il reçoit, en d’autres termes d’être heureux. 
Il n’y a responsabilité que s’il y a liberté, or je ne pense pas que 
nous naissions libres, je crois plutôt que nous pouvons aspirer à 
le devenir et que c’est le travail d’une vie. Je veux croire qu’avec 
l’expérience nous devenons de plus en plus conscients et de plus 
en plus responsables de nos choix et de nos actes, mais je pense 
que tant de paramètres qui ne dépendent pas de nous concourent 



43

Une société en souffrance

aux résultats de nos choix et de nos actes que ceux-ci nous 
échappent souvent. Par ailleurs, la société n’est pas un agrégat 
d’atomes indépendants les uns des autres  ; elle est un tout fait 
d’interdépendances, d’interactions et de rétroactions complexes. 
Un tout irrigué de choix et de valeurs collectifs qui favorisent 
certains comportements et en dissuadent d’autres. Ces valeurs 
s’incarnent dans des modèles, et à ce propos, on ne peut pas dire 
que ces modèles soient aujourd’hui très nombreux ni très flam-
boyants pour la jeunesse. La responsabilité de ce qu’est chaque 
individu est donc aussi collective. Bref, essayons de nous juger un 
peu moins, et de nous comprendre et de nous aider un peu plus.

Mais pour cela, il faut une direction. Or la France n’a plus de 
direction. Ou plus précisément, cette dernière est vide de sens. 
Au contraire, et quoi qu’on en pense, des sociétés comme la 
Chine ou le Brésil ont un cap, lisible et compréhensible du plus 
grand nombre. On assiste à la correction d’une anormalité histo-
rique : des pays autrefois flamboyants et aujourd’hui émergents 
(Chine, Inde) disputent désormais l’omnipotence occidentale et 
reviennent dans le concert mondial. Ils ont en commun de des-
siner un horizon collectif à long terme, structuré, clair ; on peut 
bien sûr en contester la visée, mais pas l’existence. Cet horizon 
commun distingue également les États-Unis de l’Europe  : le 
« rêve américain » fait sens pour tout immigrant, et même pour 
tout autochtone, quelle que soit sa situation sociale ou ethnique.

La France n’a plus de direction, car elle est fracturée  : d’un 
côté, des pans entiers de la société ont décroché du jeu écono-
mique, social, sociétal, politique ; de l’autre, ce que l’on appelle 
communément « les élites » ne parvient plus à insuffler une vision 
désirable, cohérente et réaliste de l’avenir. Cette situation, qui 
affecte la plupart des pays européens, n’est pas étrangère à la mon-
tée des extrémismes, de droite comme de gauche, vers lesquels se 
tournent des citoyens idéologiquement et socialement « perdus ».

Les échecs de toutes les politiques destinées aux jeunes en 
difficulté ont en commun d’avoir oublié l’essentiel  : la vie ne 
se résume pas à des choix de bien-être, elle est aussi affaire 
de choix d’identité. Quel sens donnons-nous à l’aventure 



44

Une société et une civilisation malades

sociale ? Que faisons-nous ensemble et où allons-nous ensemble ? 
Comment prenons-nous en compte les besoins de sens et de 
« reconnaissance » des uns et des autres ? Toutes ces questions 
pourraient s’articuler autour d’un projet collectif dont chacun 
puisse se sentir non seulement solidaire mais aussi acteur. Nous 
sommes devenus un pays spectateur de son histoire et de celle du 
monde. Or la France a toujours eu l’ambition d’écrire l’histoire, 
de proposer au monde une voix et une voie originales. D’ailleurs, 
très peu de nations peuvent revendiquer avoir exercé un tel rôle 
de phare, presque messianique, pour les autres. Il est l’heure pour 
elle d’inventer une nouvelle perspective, de se lancer dans des 
« réformes ». Un peu moins de discours républicain « tarte à la 
crème » et de « tout sauf le FN » – discours qui ne prend plus, y 
compris dans les cités –, et un peu plus de République !

Karim Mahmoud-Vintam

… pessimiste…

Le pessimisme est une caractéristique propre à la France, et 
cette réalité, indépendante des conjonctures socio-économiques 
qu’elle traverse, a une double racine historique. Au contraire des 
autres pays européens, la France cultive un goût très prononcé 
pour la révolution et l’alternative radicale. Certes, l’exercice du 
pouvoir par la gauche l’a peu à peu endormi, mais, même sous-
jacent, il demeure encore réel. D’autre part, la France a en com-
mun avec les États-Unis une extraordinaire culture universaliste. 
Mais ce qui la distingue de son homologue d’outre-Atlantique, 
c’est qu’elle n’a plus les moyens de la faire rayonner ni de la posi-
tionner dans le concert mondial. Elle est devenue une puissance 
moyenne, et sur nombre de plans – linguistique, diplomatique, 
économique – est en net recul sur la scène internationale. Ce 
constat, chaque Français l’établit. Et chaque Français est engagé 
malgré lui dans ce double travail de deuil qui contribue à nourrir 
son pessimisme.

Pascal Perrineau


	Pour une véritable communauté humaine
	Préface. Bâtissons une « véritable » communauté humaine 
Edgar Morin
	Introduction. Militants, levez-vous ! 
Denis Lafay

	Une société et une civilisation malades
	Une société en souffrance


