
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Métamorphoses d’une utopie

        

        Fulvio Caccia et Jean-Michel Lacroix (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	Éditeur : Presses Sorbonne Nouvelle, Éditions Tryptique

                	Année d'édition : 1992

                	Date de mise en ligne :  2 février 2018

                	Collection : Monde anglophone

                	ISBN électronique : 9782878548822

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	ISBN : 9782878540314

                	Nombre de pages : 328

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                CACCIA, Fulvio (dir.) ; LACROIX, Jean-Michel (dir.). Métamorphoses d’une utopie. Nouvelle édition [en ligne]. Paris : Presses Sorbonne Nouvelle, 1992 (généré le 02 février 2018). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/psn/4970>. ISBN : 9782878548822.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le  2 février 2018. Il est issu d'une numérisation par reconnaissance optique de caractères.

        
          © Presses Sorbonne Nouvelle, 1992

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	Au moment où s’estompent au Canada la notion des « peuples fondateurs » et aux États-Unis celle de « melting pot » travaillées parfois jusqu’à l’érosion par les progrès civiques, il nous est paru urgent de penser les configurations identitaires à venir. Le multiculturalisme, l’interculture, le métissage, le « salad bowl », la transculture apparaissent alors comme autant de métamorphoses de l’utopie originelle : celle que les colons européens ont cherché à fonder en la déniant parfois aux peuples autochtones. Ainsi se pose à nouveau, au-delà des inévitables tentations communautaires, le rapport au politique, à la culture et enfin à l’État.

      

      
        
          Fulvio Caccia

          
	Écrivain, traducteur et journaliste. Co-fondateur du magazine transculturel Vice Versa (Montréal), il est actuellement, à Paris, responsable du Bureau européen de Vice Versa.

        

        
          Jean-Michel Lacroix

          
	

          
	

          
	Professeur de civilisation nord-américaine et directeur du Centre d’Etudes Canadiennes de l’Université de Paris III-Sorbonne Nouvelle

        

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            Remerciements
          

        

        	
          
            Introduction
          

          Fulvio Caccia et Jean-Michel Lacroix

        

        	
          
            I. L’origine en question
          

          
            	
              
                « Minorités, nation et République »
              

              Ignacio Ramonet

            

            	
              
                Sortir de l’ethnicité
              

              Régine Robin

            

            	
              
                Transculturation : naissance d’un mot
              

              Jean Lamore

              
                	
                  La méthode d’Ortiz
                

                	
                  Universalité du « troisième découvreur de Cuba »
                

              

            

            	
              
                Ethnicité et cité entre le « co » et le « dis », le « trans » ?
              

              Alain Médam

            

          

        

        	
          
            II. La traversée des langues
          

          
            	
              
                Le bilinguisme d’écriture
              

              Michael Oustinoff

            

            	
              
                Stratégies de contextualisation linguistique dans la littérature antillaise
              

              Sada Niang

            

            	
              
                Le roman francophone de l’immigration en Amérique du Nord et en Europe : une perspective transculturelle
              

              Fulvio Caccia

              
                	
                  ACCULTURATION
                

                	
                  DÉCULTURATION
                

                	
                  TRANSCULTURATION
                

                	
                  LES ENJEUX POLITIQUES
                

              

            

          

        

        	
          
            III. Un pays incertain
          

          
            	
              
                Le recommencement de la culture
              

              Michel Morin

            

            	
              
                Le Québec, entre la naissance de la nation, entre la nation et la méta-nation
              

              Heinz Weinmann

            

            	
              
                
                  Langue et identité ethno-culturelle des francophones au Canada
                
              

              Hans-Josef Niederehe

              
                	
                  1. La francophonie canadienne dans l’histoire
                

                	
                  2. La francophonie canadienne dans l’espace
                

                	
                  3. Les forces hiérarchisantes
                

                	
                  4. Les tendances égalisatrices
                

              

            

            	
              
                L’opposition hybridité/métissage et patrie/nation dans le contexte pluriculturel du Canada
              

              Michel Tétu

            

            	
              
                Les communautés culturelles et le multiculturalisme : une comparaison des politiques québécoise et canadienne
              

              Fernand Harvey

              
                	
                  1. Evolution de la politique canadienne sur le multiculturalisme
                

                	
                  2. Evolution de la politique québécoise sur les communautés culturelles
                

                	
                  3. Eléments de comparaison des politiques canadienne et québécoise
                

              

            

            	
              
                La troisième solitude
              

              Hédi Bouraoui

            

            	
              
                L’acculturation conflictuelle des Amérindiens au Canada : regards sur la Côte nord-ouest
              

              Jacques Galinier

              
                	
                  RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES
                

              

            

            	
              
                
                  Les Inuit de l’Arctique oriental canadien : une identité bien construite
                
              

              Michèle Therrien

              
                	
                  Le projet Inuit et son enracinement culturel
                

              

            

            	
              
                Quel avenir pour le multiculturalisme ? Nation et communautés en France et au Canada
              

              Jean-Michel Lacroix

              
                	
                  La problématique de l’intégration : les concepts de nation et de communautés
                

                	
                  La formule du multiculturalisme au Canada
                

              

            

          

        

        	
          
            IV. Saturne malade de ses fils
          

          
            	
              
                Leadership et acculturation dans les groupes ethniques aux États-Unis : l’exemple des Mexicains-Américains
              

              Jean Cazemajou

            

            	
              
                Aspects ethniques de la criminalité aux États-Unis
              

              Jean-Pierre Martin

            

            	
              
                Regards croisés : les ambiguïtés de l’identité porto-ricaine
              

              Geneviève Fabre

            

            	
              
                Les représentations de la frontière dans l’imaginaire collectif de la population chicano : analyse d’un processus identitaire
              

              Catherine Lejeune

            

            	
              
                La (dé)construction sociologique d’une identité chicano
              

              Yves-Charles Grandjeat

            

            	
              
                L’aventure transculturelle des chicanas
              

              Elyette Andouard-labarthe

              
                	
                  Transculture et idéologie, le séparatisme chicana
                

                	
                  Transulture et élargissement de la revendication
                

                	
                  Transculture et malaise de classe
                

              

            

          

        

        	
          
            V. Passages
          

          
            	
              
                La transculture, entre l’art et la politique
              

              Lise Bissonnette

            

            	
              
                Conclusion
              

              Pierre George

            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Remerciements

        

      

      
        
           Les auteurs souhaitent remercier très chaleureusement tous ceux qui leur ont apporté une aide matérielle ou morale et ont ainsi permis aux travaux du colloque d’avoir lieu et d’être publiés :

           le Ministère français de l’Education nationale
(Direction Affaires Générales Internationales et de la Coopération, DAGIC)
(Direction de la Recherche et des Etudes Doctorales, DRED)

           le Ministère des Affaires Extérieures et du Commerce Extérieur du Canada
(Service des Relations Internationales en matière d’éducation)

           l’Ambassade du Canada en France

           la Délégation Générale du Québec à Paris

           Canadian Airlines International

           l’Université de Paris III/Sorbonne Nouvelle

           l’Institut du Monde Anglophone de la Sorbonne Nouvelle

           le CEC (Centre d’Etudes canadiennes)

           le CETANLA (Centre d’Etudes afro-américaines et des nouvelles littératures en anglais)

           le CRECINA (Centre de Recherches en civilisation nord-américaine) le Centre de Recherches en traduction et en stylistique comparée.

           Ils expriment leur reconnaissance plus particulière au Conseil scientifique de l’Université de Paris III qui a accepté de publier le contenu de cet ouvrage et de le diffuser aux Presses de la Sorbonne Nouvelle.

        

      

    

  
    
      
        
          Introduction

        

        Fulvio Caccia et Jean-Michel Lacroix

      

      
        
           L’Europe se continentalise alors que l’on célèbre le demi-millénaire de la découverte d’un continent qui fut longtemps son miroir, sa projection idéalisée. Cette coïncidence n’est pas fortuite et éclaire d’un jour différent les rapports atlantiques et régionaux qui sont en train de se tisser autour des nouveaux ensembles économiques : le Marché unique pour les uns et le Traité de Libre Echange pour les autres.

           Mais cette nouvelle donne ne va pas sans remettre en cause des consensus nationaux, des mythes fondateurs, des modes de fonctionnement politique. Nombreux sont en effet les pays qui entrent dans la zone de turbulence identitaire : leur capacité d’y faire face se module alors selon leur histoire et leur culture politique propre.

           Hier encore l’Amérique du Nord avait su, en partie par l’attrait qu’exerçait son espace, faire de sa diversité ethnique la clef de son prodigieux dynamisme. Mais aujourd’hui cette belle certitude a été largement entamée. A l’orée de l’an 2000, le pluralisme ethno-culturel en Amérique du Nord peut-il être un modèle pour l’Europe ? C’est la question que nous avons posée à une vingtaine de spécialistes lors du premier colloque international organisé conjointement par le Centre d’Etudes Canadiennes de Paris III et le magazine Vice Versa.

           Pendant les trois jours du colloque qui s’est déroulé du 22 au 25 mai 1991 à la Sorbonne, Européens et Nord-Américains, jeunes chercheurs et universitaires chevronnés, journalistes et directeurs de publication ont partagé, confronté leurs réflexions, leurs points de vue sur cette Amérique qui ne cesse de muer, dépassant de la sorte le cadre des seules Etudes Canadiennes à l’intérieur duquel la rencontre avait été initialement prévue.

           Ce débordement fécond et désiré prend source dans la conception même du colloque où deux mondes, deux regards se sont croisés : celui de l’Université et celui de la Création dans le contexte de l’immigration et de l’exil.

           Dès sa fondation, en janvier 1990, le CEC de Paris III portait une attention toute particulière aux questions soulevées par le multiculturalisme canadien et par la notion de « communautés culturelles » au Québec. La récente évolution du Québec au sein d’une fédération canadienne remaniée au début des années 1980, le déclin démographique et l’arrivée massive de réfugiés, devaient propulser au devant de la scène politique la question de l’intégration et en faire un enjeu majeur pour l’avenir de cette société francophone comme pour le reste du Canada d’ailleurs. Très tôt le collectif du magazine Vice Versa devait définir les paramètres de ce que pouvait être une société « transculturelle » telle que l’anticipait, il y a plus de cinquante ans, son concepteur le cubain Fernando Ortiz. Dans ce contexte, il était donc naturel que ces deux sensibilités associent leurs efforts pour élaborer ce cadre de réflexion dont l’une des caractéristiques principales aura été le parti-pris délibéré de la pluridisciplinarité.

           Grâce à l’apport d’historiens, de géographes ou plus encore de sociologues, d’anthropologues, de civilisationnistes ou de littéraires, l’approche méthodologique choisie ne pouvait qu’entrer en résonnance avec les disciplines voisines favorisant de la sorte une lecture plurielle de ce réel qui ne cesse de fuir et d’échapper aux interprétations les plus fines. A cet égard, en dépit de la dominante « sciences sociales », la création littéraire aura été le point d’ancrage, le vivier, au sein duquel ne cesse de s’opérer la nécessaire et salutaire transvaluation du social.

           Dans cette alchimie, les marges, les extrêmes donnent une lumière plus franche sur les mutations sociales que le centre. Il ne faut donc pas s’étonner de ne pas trouver ici les thèmes obligés sur les EtatsUnis.

           Ainsi, au fil des questionnements, s’est fait jour la cartographie d’une utopie. Or cette utopie nord-américaine est bien ce « hors lieu » où les colons européens ont cherché à fonder (en le déniant parfois aux peuples autochtones) une nouvelle humanité. Humanité enfin dépouillée de son eurocentrisme, débarrassée du carcan de l’Histoire où il serait possible de réinventer la culture en saisissant l’absence, l’entre-deux qui conduit à l’altérité créatrice.

           Au moment où s’estompent au Canada la notion des « deux peuples fondateurs » et aux États-Unis celle de « melting pot », travaillées parfois jusqu’à l’érosion par les progrès civiques et l’avancée des droits et des libertés des récentes décennies, il nous est apparu urgent de réfléchir sur les aléas et les espoirs des configurations identitaires à venir.

           Le multiculturalisme, l’interculture, le « salad bowl », le métissage, la transculture comme le mouvement opposé du repliement ethnique apparaissent comme autant de métamorphoses de cette utopie initiale. Au coeur de ce nouveau redéploiement identitaire se trouve la sphère du politique avec l’État et ses inévitables tentations communautaires. C’est là que l’Europe — et la France en particulier — peut baliser la voie.

           Car il s’agit de définir de nouveaux modes de coexistence qui tiennent compte de la complexité de chacun dans un lieu neutre, séparé de la rassurante chaleur communautaire : l’espace de la laïcité. C’est dans cet espace-là que peuvent se développer les formes d’une identité mobile constamment enrichie, renouvelée par sa propre complexité.

           Dans cette perspective, l’Amérique du Nord ne saurait être un modèle en la matière. Pas plus que l’Europe d’ailleurs.

           « Sortir de l’ethnicité », c’est dépasser le scénario de la « fusion » et de la « fission », c’est rechercher l’écart, le décalage, l’interstice, l’entre-deux. On a voulu rejeter toute tentative de retourner nostalgiquement aux certitudes identitaires (fondées par exemple sur des définitions dangereusement réductrices « la culture, c’est la langue ou bien la religion ou bien la race »), au repli ethniciste ou culturaliste. Il n’est pas question non plus de prôner l’assimilation au terme d’une déculturation mutilante. Le colloque de mai 1991 a permis d’envisager le rêve, vécu comme réalité par certains, d’une identité comme devenir-autre transcendant toute forme de certitude et perçue comme un enrichissement, car il ne s’agit pas de juxtaposer ou d’accoler les héritages ou les traditions culturelles mais de valoriser le croisement des regards.

           Or n’est-ce pas là le fondement du véritable pouvoir ?

           Ces textes sont une invitation à parcourir le chemin qui va des origines jusqu’aux passages aléatoires, instables, mais parfois combien féconds qui caractérisent notre monde actuel. Leur ordre, leur découpage thématique ne recoupe pas nécessairement la séquence initiale du colloque. Par le jeu secret des correspondances et des oppositions, nous avons voulu que le lecteur renoue, de lui-même, selon la logique du contrepoint propre à la mémoire du livre, les fils conducteurs de cette rencontre dont les actes peuvent être lus comme autant de jalons pour une transculture.

        

        
          Auteurs

          
            Fulvio Caccia

            
	Écrivain, traducteur et journaliste. Co-fondateur du magazine transculturel Vice Versa (Montréal), il est actuellement, à Paris, responsable du Bureau européen de Vice Versa.

          

          
            Jean-Michel Lacroix

            
	Professeur de civilisation nord-américaine et directeur du Centre d’Etudes Canadiennes de l’Université de Paris III-Sorbonne Nouvelle

          

        

      

    

  
    
      
        
          I. L’origine en question

        

      

    

  
    
      
        
          « Minorités, nation et République »

        

        Ignacio Ramonet

      

      
        
           Si j’ai accepté l’invitation faite par MM. Caccia et Lacroix, c’est d’abord pour deux raisons : la première tient à cette actualité sur laquelle je reviendrai tout à l’heure qui recoupe l’intérêt que nous portons, au Monde Diplomatique, à ces questions. La seconde est plus personnelle et relève de raisons biographiques. Je vous en dirai quelques mots.

           J’ai grandi dans une ville exemplaire de ce point de vue là : Tanger. Je suis moi-même espagnol et j’appartiens à la minorité galicienne qui possède sa propre langue : le galicien. La Galice se trouve au nord-ouest de l’Espagne autour de Saint-Jacques de Compostelle. Bien entendu, ma famille, mes parents ne parlaient entre eux que galicien. De plus, nous étions une minorité en Galice puisque, certains d’entre vous l’auront peut-être remarqué par mon propre nom, nous faisons partie de ces émigrants catalans, des descendants d’émigrants catalans. En Galice, c’était déjà un peu compliqué.

           Durant notre long séjour à Tanger, l’arabe était, bien sûr, la langue que l’on parlait dans la rue, mais dans notre quartier on parlait aussi beaucoup espagnol alors qu’à l’école primaire j’apprenais le français qui était pour moi une langue tout à fait exotique. La caractéristique forte de cette ville c’est qu’elle était multi-culturelle, pluri-culturelle, pluri-ethnique. Pour vous donner une idée du Tanger des années 50, d’avant l’indépendance, imaginez une ville où il y avait autant de lycées que de grandes communautés. Il y avait un lycée musulman, un lycée juif — la communauté juive y était importante — des lycées espagnol, français, italien, américain, et des églises, bien sûr, pour chacune d’entre elles, même lorsqu’il s’agissait de diverses communautés de même religion ; ainsi les catholiques, les Italiens, les Espagnols, les Français avaient la leur. Par conséquent on vivait dans des quartiers, en contact constant les uns avec les autres, où des communautés se constituaient autour de traits culturels communs. C’était tout à fait nécessaire, ne serait-ce qu’avec la communauté dominante par le nombre, c’est-à-dire la communauté des Marocains, qui était elle-même une minorité au sein du Maroc puisque Tanger faisait partie d’une zone internationale. Cette situation compliquait tout sur le plan politique car elle impliquait une hiérarchie toute particulière dans le gouvernement de la ville, et puis cette communauté était particulière au Maroc puisque c’était une partie de la communauté rifaine, différente de la communauté dominante au Maroc : c’était déjà une minorité.

           Bref, cet enchevêtrement de communautés, lorsque je le vois aujourd’hui, me paraît un énorme enrichissement puisque c’était une occasion d’apprécier des cultures dans ce qu’elles pouvaient avoir, je dirais, de plus euphorique ; de participer aux fêtes juives lorsqu’elles arrivaient — elles rythmaient notre vie — puisqu’elles étaient très importantes dans la ville, ou les fêtes musulmanes, ou les fêtes de chacune des communautés et même les fêtes américaines.

           Par ailleurs s’y ajoutait l’arrivée de cette culture de masse américaine qui a caractérisé les années 50 ; le cinéma, et dans la rue les voitures dominantes étaient américaines. Quand je suis allé pour la première fois aux Etats-Unis, j’ai retrouvé le Tanger de mon enfance puisque c’était une ville où il n’y avait que des grosses voitures, qui n’existaient pas en Europe. De magnifiques Cadillac, De Soto, Studetaker, Lincoln, servaient de taxis.

           Alors, dans la ville, a commencé la lutte d’indépendance ; j’ai assisté à cette guerre ponctuée d’attentats nombreux et je me souviens avoir vu, en revenant de l’école, six personnes assassinées à coups de couteau dans ma rue.

           Donc, j’ai vu à quel point des communautés très imbriquées les unes dans les autres, vivant très harmonieusement, fêtant les fêtes des autres et y participant dans la joie, pouvaient, pour des raisons de politique majeures, sérieuses, graves (il s’agissait de l’Indépendance du Maroc) arriver à s’entredéchirer. Et j’ai vu comment, chacune de ces communautés, si paisibles, si riantes, se crispaient autour de certains traits culturels, immédiatement fétichisés, vénérés, sacralisés, des traits comme la langue, la religion, la nourriture, la coutume, l’écriture, l’histoire, le passé. Chaque communauté se trouvant supérieure aux autres, l’orgueil, la fierté nationale devenait matière précisément d’identité ; ainsi des éléments perçus comme un enrichissement pouvaient devenir des éléments d’exclusion radicale, de hiérarchisation de la société, entre le groupe le plus noble — toujours le sien — et celui qui méritait simplement le mépris des autres. En l’occurrence, bien entendu, il s’agissait du plus nombreux, c’est-à-dire celui qui était dominant, celui qui était sur place et qui, lui-même, était discriminant. Et par la suite j’ai pu voir, par ma propre activité de journaliste, comment des villes qui avaient été extrêmement harmonieuses et multicommunautaires, s’étaient déchirées. L’exemple de Beyrouth est encore frais dans notre mémoire.

           J’ai pu donc mesurer dans ma propre trajectoire comment les deux aspects s’imbriquent et comment il est nécessaire d’arriver à réfléchir sur cette donnée ; ceci vaut, bien sûr, pour beaucoup de citoyens de l’Europe centrale, ayant vécu en Europe centrale. Je reviens de Budapest où les gens se souviennent encore des années 20, 30, 40. On me disait que dans certaines régions les habitants, sans quitter le lieu de résidence, ont changé à cinq ou six reprises de nationalité, parce que les frontières ont bougé. Dans la plupart des villes, diverses communautés avaient vécu pendant des siècles dans une relative harmonie pour s’entredéchirer, tout cela coïncidant avec l’apparition d’idéologies ou de systèmes de pensée politique tentant de supprimer tous ces éléments déclarés soudain archaïques.

           Avec l’effondrement du système politique autoritaire des pays de l’Est, nous avons vu ressurgir ces nationalismes, ces espèces de poussées identitaires qui nous laissent imaginer que des exclusions peuvent apparaître et que des discriminations sont déjà présentes à l’égard des minorités ; l’antisémitisme se répand de nouveau dans certaines régions d’Europe centrale, le racisme se manifeste de façon particulièrement virulente à l’égard des gitans qui sont environ 4 millions en Europe centrale. Et de l’actualité la plus immédiate je retiendrai Rajid Gandhi, assassiné par une minorité dans cette Inde qui se déchire en luttes communautaires, confessionnelles, Rajid Gandhi qui représentait un parti critiquable à bien des égards, mais qui étant le représentant d’une idéologie laïque et séculaire proposait la construction d’une Inde laïque et séculaire, son parti est le seul à le proposer, ce que ne font pas les autres, en particulier les minorités, les Sikhs, les Tamouls, sans parler des Indous et des Musulmans. La fuite de Mengistu, quant à elle, qui avait renversé Hailé Sélassié, représente bien le démembrement du millénaire empire éthiopien constitué d’un ensemble de peuples qui probablement, presque fatalement, se divisera, après la chute de ce régime tyrannique, autoritaire, répressif. L’Erythrée, le Tigré chercheront à construire un Etat différent, où les communautés seront représentées autrement.

           Aujourd’hui avec la disparition de cette idéologie qui tenait de façon robuste le monde de l’Est, on assiste à un double phénomène planétaire, fusion d’une part et fission d’autre part. La fusion dégage une énergie extraordinaire sur le plan psychologique, politique, économique qui est, par exemple, la fusion communautaire européenne, où l’on voit douze Etats-nations parmi les plus anciens comme la France, l’Angleterre, aller vers la constitution d’un ensemble mutlinational. Et cet ensemble-là dégage une telle énergie centripète qu’elle attire d’autres Etats-nations qui sont à la périphérie. On voit maintenant la demande de l’Autriche, de la Suède. Même la Suisse se sent tentée d’adhérer, comme beaucoup d’États démocratiques d’Europe centrale.

           Ce mouvement de fusion, ressenti plus spectaculairement par nous, n’est pas étranger à ce qui s’est passé à l’Est, mais on le voit également en Amérique du Nord — que vous suivez de plus près — avec ce projet de constitution de zone de libre-échange très important entre les Etats-Unis, le Canada et le Mexique. Avec, encore récemment le renforcement du pacte andin pour constituer une véritable zone de libre-échange. Avec un projet de constitution d’une union du Maghreb arabe entre les cinq États maghrébins. On voit qu’il y a dans telle ou telle région de la planète la volonté de constituer des groupes régionaux mieux intégrés, mais le modèle reste la communauté européenne.

           La fission, chacun la perçoit, concerne d’abord les Etats multinationaux ; il y a aujourd’hui deux fissions graves en Europe, par l’énergie qu’elles peuvent dégager : politique et de tous ordres. C’est, d’une part, la fission qui est en train de casser tout cet ensemble qu’était l’Union soviétique. Fission qui se perçoit dans plusieurs régions, en particulier dans la région balte, mais surtout au Caucase. Au Caucase qui était une région où les minorités vivaient imbriquées, on croyait qu’après soixante-dix ans de régime soviétique ces minorités avaient appris à vivre ensemble ; on voit en fait que l’énergie, la fantastique énergie des nationalismes a survécu pour promouvoir ce type d’exclusion, cette recherche d’un Etat-nation, d’une indépendance, d’une souveraineté, qui peut conduire à certaines injustices.

           Cette fission, on la voit encore plus près en Yougoslavie qui est en train de se démembrer sous nos yeux ; on la voit en Tchécoslovaquie, avec la Slovaquie à la recherche d’une identité plus marquée du point de vue politique.

           On voit cette fission au Canada avec maintenant l’affirmation du Québec comme société distincte qui fait courir un risque à la Fédération canadienne. Des phénomènes de fusion recoupent et redoublent ceux de fission. Et, à chaque fois, ces phénomènes-là traversent le sujet qui nous concerne, car il s’agit de faire vivre ensemble ou non des communautés qui ont des particularités culturelles différentes.

           Alors les grandes fissions, les grands malheurs de ce monde mettent en mouvement des masses humaines comme on l’a rarement vu dans l’histoire de l’humanité. Les migrations récentes sont de type biblique, c’est-à-dire, pour vous donner un exemple, l’Allemagne fédérale, l’Allemagne de l’Ouest, a vu arriver en moins d’un an environ un million et demi de citoyens venus de l’Est. La Turquie a vu arriver 350 000 Turcs bulgares en quelques semaines. Ce sont deux exemples, mais actuellement 200 000 Polonais vont toutes les semaines en RDA, ils vont faire des courses, acheter et reviennent. Il y a environ 200 000 Polonais qui émigrent par an.

           La récente décision, prise en Union soviétique, qui autorise les Soviétiques à voyager, fait craindre que les Soviétiques, environ 6 millions disent les uns, 10 millions disent les autres, n’émigrent. Ce sont des masses considérables. L’Ouest serait malvenu de critiquer cette décision puisque, pendant soixante-dix ans, il a réclamé du gouvernement de l’Union soviétique la liberté de voyager et la liberté de déplacement pour les citoyens soviétiques. Donc, une fois qu’elle est accordée, il faut se réjouir, mais je crains que les gouvernements des pays de l’Ouest ne puissent se réjouir de la perspective de voir arriver des millions de Soviétiques désirant s’installer dans les sociétés de l’Ouest. Or, du Sud, de l’Est, arrivent en particulier aujourd’hui, comme hier — mais aujourd’hui de manière tout à fait pressante et considérable — des groupes humains qui cherchent à survivre tout simplement, qui fuient des guerres civiles épouvantables comme on en a rarement connues à l’époque récente — je fais allusion à celle du Libéria par exemple ou à celle de la Somalie — ou bien des famines, des drames, des cataclysmes naturels. Arrivent en Europe en particulier des communautés qui renouent avec des traditions communautaires déjà existantes, je pense aux Polonais par exemple qui en arrivant en France trouvent déjà une communauté polonaise importante.

           La question se pose : comment ces communautés seraient-elles intégrées ?

           La question est d’une telle actualité que, vous le savez, pour la première fois dans l’histoire politique de la France, le nouveau gouvernement comporte un ministre de l’intégration. La question de l’intégration est maintenant une question politique de premier ordre et, d’ailleurs, la particularité spectaculaire de ce ministère, c’est d’avoir un ministre de l’intégration originaire du Sud, par conséquent immigré, naturalisé français aujourd’hui : M. Yamgnane qui, dans sa première déclaration, disait que la France « ne peut pas accueillir toute la misère du monde ». Intéressant ! C’est pourquoi vos travaux nous intéressent au premier point (je parle, bien entendu, en tant que journaliste), intéressent les hommes politiques, car nous voulons savoir comment, en fonction de telle ou telle mesure prise dans certains pays, comment ces populations peuvent être intégrées ? Faut-il que ces communautés conservent des traditions culturelles spécifiques ? Faut-il figer ces traditions culturelles ? Faut-il refuser que ces communautés conservent leurs traditions culturelles ? C’est un problème auquel il est difficile de répondre.

           J’avais fait moi-même une enquête longue et relativement approfondie sur les Hispaniques des Etats-Unis, qui sont aujourd’hui entre 22 et 25 millions et je m’étais déplacé en particulier autour des trois centres les plus importants de localisation des Hispaniques aux Etats-Unis puisqu’ils sont essentiellement dans la région de New-York, de Californie et en Floride. Vous savez, puisque l’on parle de modèle nord-américain, que les communautés ethniques ou culturelles aux Etats-Unis ont tendance à réaffirmer précisément le droit de maintenir et de prolonger indéfiniment leurs traits culturels. Et j’avais vu à quel point ces traits culturels étaient entretenus. Les Portoricains de New-York, ce n’est un secret pour personne, ne se donnent pas la peine d’apprendre l’anglais car dans les quartiers portoricains on peut vivre en espagnol, avoir des écoles où l’on continue d’apprendre l’espagnol, avoir des centres de loisirs en espagnol, des journaux, des télévisions en espagnol. La 4e chaîne nationale en importance des Etats-Unis est une chaîne en espagnol et elle n’est pas la seule.

           J’avais vu à quel point ce culte des racines est puissant comme d’ailleurs la volonté de les maintenir indéfiniment, ce qui est relativement surprenant pour nous Européens. En Californie, de la même façon, les Chicanos dont certains d’entre vous sont de grands spécialistes, ont même un mythe des origines, avec une véritable structuration de l’histoire, de leur installation et de leur permanence dans la région qui d’ailleurs correspond à une vérité historique pour les plus anciens.

           Mais j’avais pu aussi constater à quel point cette communauté hispanique était elle-même clivée, que ces trois points de localisation étaient des points qui s’ignoraient, que les Chicanos n’ont pas de rapport avec les Portoricains, qu’ils n’ont aucun rapport avec les Cubains de la Floride.

           Par conséquent, on retrouve aux Etats-Unis une sorte de clivage des origines latino-américaines alors que l’une des difficultés de la plupart des Etats latino-américains, déjà en soi, c’est l’existence d’une communauté nationale, c’est la prise de conscience d’un Etat-nation que beaucoup d’Etats latino-américains sont d’ailleurs aujourd’hui en train de construire.

           Bref, je voyais dans cette fidélité aux racines tant un aspect passionnant, que restrictif car finalement on s’organisait pour vivre en minorité à tout jamais, soit en citoyens pittoresques, relativement secondaires, sans la volonté, ne serait-ce qu’en raison du nombre, de s’élever dans les milieux du pouvoir. Si aujourd’hui en France la réflexion est engagée en la matière, cette réflexion passe par la fidélité à un certain nombre de principes républicains. Ces principes sont essentiellement l’affirmation de la laïcité, l’affirmation que la confession est de l’ordre du privé et que la laïcité est de l’ordre du domaine public. Un principe sur lequel peu de citoyens sont prêts à revenir ; il y a un consensus national sur ce plan.

           Il est parfois important de le rappeler. On a vu d’ailleurs le pouvoir politique s’interroger ; pour ceux d’entre vous qui suivent les affaires françaises, vous vous souvenez de l’affaire du voile islamique. L’école était concernée directement, l’école qui est dans la mythologie républicaine française un lieu particulièrement sensible, puisque c’est le lieu de la formation de la citoyenneté républicaine.

           Le deuxième élément à considérer c’est celui précisément du rôle des citoyens. L’Etat ne se détermine pas en fonction des minorités, il n’est pas structuré en fonction des citoyens, le pouvoir de l’Etat vient des citoyens. C’est chaque citoyen qui, individuellement, intervient dans la définition de la nation. La nation, pour la république française, c’est le rassemblement des citoyens. Ce n’est pas le rassemblement des communautés. Le problème nouveau qui est posé aujourd’hui est celui de l’existence de communautés récentes qui ont des traits culturels affirmés. Je pense néanmoins que les hommes de bonne volonté dans ce pays sont l’immense majorité ; je crois que le principe de la citoyenneté est un principe que l’on réaffirme et qui est à réaffirmer.

           Je crois enfin que l’idée de l’Etat-nation est un concept sur lequel on n’est pas près de revenir. On l’a vu récemment à propos de ce débat majeur sur le peuple corse. Le peuple corse, composante du peuple français. Le Conseil constitutionnel a estimé que si il y avait un peuple il ne pouvait pas y en avoir deux. Je ne dis pas que le Conseil constitutionnel ait raison philosophiquement ; il a tranché politiquement, sans doute, en fonction de ce qu’est la lettre et l’esprit de la Constitution. Mais cela montre bien à quel point le problème se pose et il est résolu en fonction d’une tradition. Cette tradition qui tient à ceci : laïcité, citoyenneté et Etat-nation.

           Nous sommes engagés aujourd’hui, en Europe, dans la construction de la communauté européenne ; cette construction donne lieu à ce débat parce qu’il y a une construction de la démocratie qui passe par le respect des communautés structurées en tant que telles. C’est le cas dans divers pays de l’Europe : en Grande-Bretagne ou en Belgique sans aller plus loin, dans les pays qui sont en partie francophones. Ce n’est pas le cas de la France et, par conséquent, ce débat se posera dans le projet de construction européenne. Je reste, pour ma part, persuadé que les principes de la République française ont fait leurs preuves au cours de l’histoire. Si la France est le seul pays d’Europe qui ait assimilé des minorités, qui ait intégré des minorités nationales d’une telle importance et avec une telle réussite, ce n’est pas un hasard. S’il convient d’étudier des modèles autres il faudrait aussi que les autres se penchent sur le modèle français.1

        

        
          Notes de fin

          1 Texte retranscrit à partir de l’allocution d’ouverture.

        

        
          Auteur

          
            Ignacio Ramonet

            Directeur du Monde Diplomatique.

          

        

      

    

  
    
      
        
          Sortir de l’ethnicité

        

        Régine Robin

      

      
        
           J’ai voulu ce titre quelque peu manifestaire. Pourtant, il ne constitue en rien un programme, une solution, pas même une esquisse de solution.

           Polémique, provocateur peut-être il n’exprime que ma perplexité devant une machine mondiale qui s’emballe, devant les nouveaux paramètres qui semblent définir l’identité sociale. Il exprime le sentiment d’une fatigue, à nouveau peut-être la fatigue culturelle du Québec mais dans un tout autre sens que ne l’entendait Hubert Aquin. Une grande fatigue.

           Du mouvement Pamiat en Russie, la Russie profonde à la Lituanie, du Causase à feu et à sang à la Yougoslavie désintégrée, des mouvements de désespoir des Indiens Mohawk au Québec à l'ETA basque ou à l’IRA irlandaise, tout, dans la nouvelle conjoncture mondiale, tend à nous imposer un nouvel enfermement, celui de l’ethnicité, de la culture au sens botanique du terme (les racines, les souches, les arbres, les branches, les rameaux).1

           En fait, le monde connaît deux grands mouvements en sens contraire aujourd’hui. D’une part, la mondialisation de plus en plus grande des économies et des cultures, voire des ensembles géo-politiques : multiples interdépendances économiques, règne des multinationales, intégrations politiques comme le grand marché européen de 1993, nivellement opéré par la culture de masse américaine et occidentale qui, de l’architecture internationale post-moderne des shopping-centers à l’omniprésence des Mc Donalds, des feuilletons télévisés aux dernières super-productions cinématographiques, envahit littéralement le monde si bien qu’on peut voir le même film avec quelques mois de décalage, dans un gros bourg des Andes, à Buenos Aires, à New York, à Paris ou à New Delhi. En sens inverse, la crise, les crises (aujourd’hui en 1991, on sait même qu’une nouvelle guerre est pensable et possible) l’écroulement d’un certain nombre d’utopies sociales, le désenchantement des valeurs entraînent des phénomènes de repli, de reterritorialisations fictives avec du localisme, du régionalisme, des nationalismes, des ethnicismes, des culturalismes, avec comme corollaire des fondamentalismes (Iran, Israel) et le retour des religions sur le devant de la scène. Ce repli est une recherche de sécurisation dans un monde instable et difficile, impossible même à supporter dans le Tiers-Monde, un retour au sein maternel, un marquage de l’identité. Cette double conjoncture (mondialisation culturelle d’une part et repli ethniciste d’autre part) ne frappe pas de la même façon les diverses sociétés car chacune a son histoire, sa périodicité, et chacune a cristallisé à sa façon son propre roman mémoriel. J’appelle ici roman mémoriel les diverses formes d’appropriation collective du passé, depuis la mémoire officielle jusqu’à la mémoire fonctionnalisante de la littérature, depuis la mémoire savante, élaborée par les historiens jusqu’aux mémoires de groupes minoritaires et générationnels. Chaque culture a développé une base discursive par rapport à son passé, à ses origines et donc à son identité et c’est sur cette base que le double mouvement de la conjoncture va jouer.

           On me permettra d’entremêler mon propos théorique d’exemples auto-biographiques. Je les crois fondamentaux, non comme marque d’une pure subjectivité qui aurait « aussi le droit de se déployer, mais comme point d’appui de la réflexion car je suis à moi seule une petite Amérique, un pluralisme ethno-culturel.

           Pour l’Européen, plus encore pour le Français toujours quelque peu jacobin, l’arrivée en Amérique (à la fois au sens States, Canada et/ou Québec) a toujours un air de défoulement, de libération, voire d’euphorie, à cause de cette multiplicité qui vous assaille de toute part, multiplicité des langues, des mœurs, des cultures, des quartiers. Même les ghettos ont quelque chose de rassérénant. Ils semblent incarner le Divers cher à V. Segalen. J’ai décrit naguère dans la Québecoite la joie qu’avait été pour moi de trouver les bagels de mon enfance un peu partout à Montréal, l’euphorie d’entrer dans un Delicatessen. Joies, pleurs de joies ethniques !

           Puis, après dix ans, après quinze ans, la conjoncture évoluant comme elle évolue, le malaise gagne, des interrogations surgissent, un mal-être s’installe qui a précisément à voir avec l’épinglage de l’identité, un processus que l’on voudrait figer. Dès que j’ouvre la bouche, que ce soit à Montréal pour prendre un taxi, ou à Cambridge (Mass.) pour acheter du pain, mon accent me trahit dans les deux langues. « T’es donc française toué, » me dit l’un. « You are French » me dit l’autre. En tout et pour tout, je n’ai eu le temps que de prononcer une ou deux syllabes. « Minorité audible » ai-je forgé sur la « minorité visible », notion communément utilisée en Amérique du Nord. En outre, on me demande, en tant que minoritaire, en tant que néo (néo-canadienne ou néo-québécoise selon les interlocuteurs) de me définir. A quelle communauté est-ce que j’appartiens ? Là, stupeur ! J’en ai plusieurs à ma disposition mais à chaque fois quelque chose « cloche ». Prenez la communauté juive. Pourquoi ne pas donner dans le « ethnie revival » et ne pas me pâmer d’extase devant mes voisins (au sens strict du terme) hassidim à Outremont ? Làs ! Entre nous la communication est impossible. Mécréante comme je suis il me faudrait me rabattre sur des constellations plus sécularisées. Or à Montréal il y a la communauté ashkénaze constituée de juifs originaires d’Europe centrale et orientale (tous anglophones) et les juifs sépharades originaires d’Afrique du Nord (tous francophones).

           Manque de chance, ma famille est originaire de Pologne, mes parents sont arrivés à Paris en 1932, je suis née à Paris et passée par l’école de la République, je suis désespérément francophone sans espoir d’être jamais autre chose. Décalée, à côté. Et puis je ne supporte pas cet épinglage, ayant vécu au sens propre du terme l’épinglage de l’étoile juive pendant la guerre.

           Il y a par ailleurs les Français de Montréal qui ne forment pas vraiment une communauté mais qui se singularisent, vivant mal de toutes façons leur exil volontaire et qui, en tant que collectivité, même non communautaire, donnent d’eux une image, dans laquelle je ne me reconnais absolument pas. Je ne suis pas venue en Amérique du Nord pour parfaire une identité de « franchouillarde » et la communion dans la stéréotypie de la baguette, du camembert et du litre de vin — même bon — ne m’intéresse pas.

           Reste alors la seule communauté visible, supportable, celle de ceux qui sont sans communauté, ou en rupture de ban, qui vivent en hors-lieu, qui vivent une position d’intériorité/extériorité, une position de décalage, de non-coïncidence, d’écart. Cette communauté qui n’a rien de communautariste a besoin de se déployer dans un espace public définissant des citoyens, un projet, une res-publica ; elle ne peut se satisfaire de sa propre mise hors-lieu, hors-jeu. Or, la société civique semble en Amérique du...











images/cover.jpg
METAMORPHOSES
D'UNE UTOPIE

TEXTES RECUEILLIS PAR

JEAN-MICHEL LACROIX et FULVIO CACCIA

Presses de la Sorbonne Nouvelle / Editions Triptyque





images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books












