

[image: Illustration]



 
 
 
 
 


 


 

Cet ouvrage, rédigé par une historienne et un psychiatre spécialiste des phénomènes de groupe, aborde le thème du conflit en se démarquant radicalement des approches habituelles qui privilégient l’idéologie, l’intérêt ou l’agressivité comme origine des affrontements humains.
 
L’observation à l’échelle du couple, des institutions mais aussi au plan sociologique et historique, a convaincu les auteurs de l’existence de déterminismes du conflit fort différents de ceux qui sont allégués. Une lecture systémique permet de considérer l’adversaire désigné comme un partenaire dans un jeu partagé. Il devient rapidement « mon irremplaçable ennemi ». Et si je suis engagé dans la joute, je devrai construire de toutes pièces un univers répondant à une logique rigoureuse.
 
Les auteurs, exemples à l’appui, montrent à quel point la dynamique conflictuelle pouvait s’autonomiser et échapper aux protagonistes, devenant alors difficilement réversible.
 
L’ouvrage se termine par une revue critique des différentes méthodes de résolution du conflit, et des conditions qu’elles supposent pour être efficaces.
 
Cet ouvrage s’adresse à l’historien, au sociologue, au psychologue, au consultant d’entreprise, mais aussi aux travailleurs sociaux et aux professeurs et élèves des Terminales ES.



 


 


 
LE SOCIOLOGUE
 
Figures du conflit
 
Une analyse systémique des situations conflictuelles
 
MICHEL MONROY
 
ANNE FOURNIER
 
PRESSES UNIVERSITAIRES DE FRANCE

 


 


Sommaire

 


Couverture

Présentation

Page de titre


Préface - L’intelligence du conflit

Introduction

CHAPITRE PREMIER - Quand un conflit s’impose …ou les mécanismes systémiques conflictogènes


1. LES DYNAMIQUES QUI ALIMENTENT LA FATALITÉ DU CONFLIT


1. Schéma traditionnel

2. Schéma systémique






2. LES FONCTIONS DU CONFLIT






CHAPITRE II - Construire l’univers conflictuel se choisir un ennemi – s’armer


1. SE CHOISIR UN ENNEMI

2. S’ARMER






CHAPITRE III - Construire l’univers conflictuel : stratégie, tactique et logistique


1. LES TIERS DANS LE CONFLIT

2. LA GESTION DES CONFLITS






CHAPITRE IV - Construire l’univers conflictuel : fonder le conflit aux yeux des hommes et des dieux


1. LA CULTURE HEROÏQUE

2. INVOCATION ÉTHIQUE ET SOLLICITATION DES UNIVERSAUX

3. CONSTRUCTION D’UN RÉDUCTIONNISME BIPOLAIRE






CHAPITRE V - Configurations facilitantes et esquisse de typologie


1. LES CONFIGURATIONS FACILITANTES

2. PISTES POUR UNE TYPOLOGIE






CHAPITRE VI - Évolutions spontanées, arbitrages et médiations


1. LES ÉVOLUTIONS SPONTANÉES

2. QUELQUES MODALITÉS D’ARBITRAGE ET DE MÉDIATION






CHAPITRE VII - Les « traitements » du conflit


1. DIVERSES APPROCHES PSYCHOTHÉRAPIQUES DES CONFLITS


La thérapie familiale analytique

Le psychodrame

L’analyse transactionnelle

L’analyse transitionnelle

La psychothérapie institutionnelle

Consultations d’ethnopsychiatrie et médiations transculturelles

Conseil conjugal et thérapies de couples

La méthode Gordon






2. APPROCHES SPÉCIFIQUEMENT SYSTÉMIQUES DES CONFLITS


La méthode PAT-miroir

L’approche cindynique

Thérapies familiales et pratiques de réseau






3. UN POINT DE VUE SYSTÉMIQUE SUR DES EXEMPLES CONCRETS






CHAPITRE VIII - Mises en perspective


1. L’INACCEPTABLE ET LA RÉVOLTE

2. L’ILLISIBLE ET LE DISCOURS

3. L’INITIATIVE DE L’ACTEUR

4. ÉTHIQUES ET PLURIEL






Conclusion

Bibliographie


1. ANALYSE SYSTÉMIQUE

2. PSYCHIATRIE, PSYCHOLOGIE, PSYCHANALYSE

3. PHILOSOPHIE, HISTOIRE DES RELIGIONS

4. POLÉMOLOGIE

5. SOCIOLOGIE ET PSYCHOSOCIOLOGIE

6. POLITIQUE






Index

Notes

Copyright d’origine
Achevé de numériser




 
 
 
 


 


 
Préface
 
L’intelligence du conflit
 
Depuis Héraclite sans doute l’entendons-nous :
 

« Le conflit est père de toutes choses, de toutes le roi » (fr. B53)…
 
« Il faut savoir que le conflit est universel » (fr.B 80)…1.


 
Mais tant d’autorités et tant d’évidences accumulées dans la mémoire et l’expérience humaine depuis tant de siècles peuvent-elles justifier notre résignation ? Tant de souffrances, tant de désespérances, tant d’avilissements, sans cesse suscités par ces conflits aux multiples images, entre tribus, dans les couples, dans les organisations, entre les églises et les sociétés, seraient donc humaine nécessité, humaine fatalité ? Les sages parmi nous, s’il en est, devraient-ils éternellement se résigner à cette hypothétique loi de la vie que formulait le Sage d’Ephèse il y a 2 500 ans ? Le même sage ne nous y invitait peut-être pas, nous incitant à cet « héroïsme de la raison » que proclame un autre de ses « fragments » :
 

« S’il n’espère pas l’inespérable, il ne le découvrira pas… » (fr.B 18)2.



 
C’est peut-être à cet « héroïsme de la raison », qu’invoquait E. Husserl méditant sur « la crise des sciences européennes »3 en 1936, que nous invite cette fascinante méditation contemporaine sur le conflit dans tous ses états. Universel, générateur de toute chose, le conflit n’est-il pas pourtant intelligible, et par cela même en permanente transformation ? « Père de toutes choses », ne peut-il être aussi le père de ses propres significations, qui reconstruisent le récursivement et le re-désignent ? Non plus fatalité impavide imposée aux humains par quelque divinité perverse, mais « construit cognitif » avec lequel nous allons peut-être savoir ruser, le reformant pendant qu’il nous déforme : ne pouvons-nous entendre dans cette étonnante complexité, ce modèle trop simple du conflit, perçu habituellement de façon si rassurante par sa résolution (« un vainqueur, un vaincu, et c’est fini ») : un concept universel, reconnaissable en tous temps et en tous lieux, et qui pourtant peut se transformer en multiples représentations dès que la raison humaine, pour les manipuler, s’accepte pensée complexe, au lieu de se réduire à la pensée linéaire et causale à laquelle nous sommes culturellement trop exclusivement accoutumés depuis un siècle.
 
C’est peut-être cela que l’on pourrait entendre par l’intelligence du conflit, des conflits qui envahissent notre mémoire et souvent, notre quotidien : le conflit dans tous ses états, c’est le conflit dans son irréductible complexité, inséparable de ses contextes et de ses histoires, de ses projets et de ses acteurs, auto-producteur de lui-même, et pourtant intelligible. Une intelligence du conflit qui ne nous guidera probablement pas à sa « résolution », mais qui, par la transformation de notre regard, nous invitera à l’interpréter différemment.
 
J’aime évoquer ici un beau poème du Grec Alexandrin Constantin Cavafi, qui suggère bien ce que peut-être ce changement du regard : (je ne reprends que les premiers et 
les derniers vers de « En attendant les Barbares »4 traduit par J. Lacarrière).
 
«  – Qu’attendons-nous, tous rassemblés sur l’Agora ? 
On dit que les barbares vont venir aujourd’hui.
….
…. La nuit est tombée et les barbares ne sont pas venus 
Et des gens arrivés des frontières ont dit qu’il n’y avait plus de 
barbares 
Et maintenant, qu’allons-nous faire sans barbares ? 
Ces gens, c’était peut-être une solution. »

 
Ainsi s’amorce le changement de regard : ces barbares étaient peut-être une solution ? « Notre irremplaçable ennemi », disent ici M. Monroy et A. Fournier. Percevoir, fût-ce fugacement, que ce conflit qui nous absorbe tant n’était « tout simplement » que la solution transitoire d’un autre problème. Nous avions tant besoin de raisons simples, de causes explicatives, de « cohérence », que nous nous accoutumions à cette réduction de notre propre image à ce modèle dichotomique du conflit qui nous justifiait. Percevoir, fût-ce un instant, que le barbare ou l’ennemi « était peut-être une solution » à un autre problème et non plus la cause unique du problème que désignait le conflit, n’est-ce pas cela « changer le regard » ?
 
Ainsi cette méditation sur l’intelligence du conflit, si omniprésent dans l’expérience humaine, pourrait se libérer de ses artificieuses exigences de cohérence formelle : raisonnements insensés et pourtant bien formés, portant sur des représentations pauvres et décontextualisées à l’extrême, du genre si bien connu du syllogisme parfait qui sans cesse exclut le tiers au lieu de le chercher : 


S’il est mon ennemi 
et si tu es son ami 
alors tu es mon ennemi

 
 
Ennemi toi aussi irremplaçable, pour que ma logique soit pauvre. Ô cohérence, que de stupidités nous commettons en ton nom, en prétendant bien raisonner nos actes en les référant rigoureusement, croyons-nous, aux trois axiomes du raisonnement syllogistique reconnus par Aristote par un exercice admirable d’ascèse intellectuelle. Axiomes qu’au demeurant souvent nous ignorons (on ne les enseigne plus guère, hélas, depuis un siècle), et dont nous devrions presque toujours convenir que, dans notre situation, ils ne sont pas pertinents et encore moins évidents.
 
En abordant le conflit « par le biais de ses fonctions », fonctions que l’on découvre multiples, M. Monroy et A. Fournier nous invitent à l’entendre de façon beaucoup plus pragmatique, de façon richement colorée plutôt qu’en noir et blanc : la modélisation du conflit (qu’il soit conjugal, tribal ou international) peut se développer dans et par le processus cognitif – l’intelligence – qui l’engendre : non plus une chose, à acquérir ou à perdre, invariante et indépendante des acteurs, mais un phénomène s’exerçant irréversiblement dans une histoire aux multiples facettes, actuelles et potentielles.
 
Phénomène complexe au sens où nous l’entendons irréductible à un modèle fini, générant à chaque instant mille possibles plutôt qu’un seul nécessaire. Le conflit, tissé de multiples fonctions, entre lesquelles les liens de « fascinante cohérence formelle » sont bien improbables, et que nous percevons pourtant dans sa cohésion cognitive interne, nous devient alors peut-être plus intelligible : ces multiples fonctions expriment autant de projets, enchevêtrés, que se forment et se transforment les acteurs qui, à la fois, subissent et provoquent les conflits qui les concernent.
 
C’est peut-être sur ce caractère fondamentalement téléologique du conflit, finalisé et finalisant, selon de multiples et changeantes composantes, qu’il va nous falloir maintenant enrichir notre intelligence. Les pages que M. Monroy et A. Fournier consacrent au rôle de la référence à l’éthique dans la construction et la transformation du conflit nous suggèrent ici de nouvelles « aventures hardies de la raison » : Kant déjà nous y invitait en restaurant « la place de la téléologie dans la 
science… La téléologie comme science n’appartient à aucune doctrine, mais seulement à la critique… la critique de la faculté de juger »5. Entendre le conflit dans la complexité des projets de l’acteur qui se le représente, n’est-ce pas transformer cette représentation de son usage diplomatique (un objet indépendant du représentant) à son usage théâtral (le projet de l’acteur le représentant) ? Sans doute risquons-nous, ce faisant, d’élargir encore le champ déjà si vaste du « conflit dans tous ses états », l’ouvrant à la notion de « tension » (L’arc et la corde)6 ? Tension qu’appelle l’acte cognitif d’intelligence du conflit (et, pragmatiquement, de ce conflit-là, dans lequel nous sommes présentement engagés et dont nous voulons parler d’« expérience ») qui va nous conduire à réfléchir de nouveau sur l’élaboration intentionnelle de chacun de nos actes : oscillation permanente entre l’expression de quelques fins et l’invention de quelques moyens permettant peut-être de s’en approcher et suscitant déjà l’intelligence de quelques nouvelles fins, lesquelles à leur tour suggéreront l’invention de moyens qui…
 
Ainsi, « En marchant se construit le chemin ». Le vers de A. Machado7 dit peut-être l’essentiel de ce changement de regard qu’appelle l’intelligence du conflit et plus généralement l’« intelligence de la complexité ». « Stratégie de la godille », aimait à dire Yves Barel, pour évoquer « cette nouvelle manière de faire de la science »8, de construire et d’interpréter en restaurant la 
modélisation dialectique : n’est-elle pas née de la méditation d’Héraclite et des sages de la Grèce Antique sur la modélisation du conflit… « père de toutes choses » ?
 
En reprenant aujourd’hui pour nous cette méditation sur le conflit dans tous ses états, M. Monroy et A. Fournier nous aident à redéployer cette « nouvelle dialectique » qui nous ouvre les portes des nouvelles sciences des systèmes et de la complexité, et « chemin faisant » nous aident à nous reconnaître citoyens de la Terre-Patrie9, rusant avec nos conflits pour que notre irremplaçable ennemi soit aussi notre irremplaçable complice.
 
Pr Jean-Louis LE MOIGNE.

 
 


 


 
Introduction
 
Le lecteur pourrait s’interroger sur les raisons qui ont présidé au rapprochement d’un psychiatre et d’une historienne pour écrire ce livre. C’est d’abord le thème ; si le conflit est le pain quotidien du professeur d’histoire, il est également familier au psychiatre, surtout si celui-ci est thérapeute familial et analyste systémique des institutions.
 
La seconde raison se situe dans le type d’approche retenu qui est la lecture systémique. Savoir quel est le contexte dans lequel ne pouvait pas ne pas se produire un événement, et surtout un conflit, est une question commune aux deux disciplines. Le jeu interactif entre l’acteur et le système, la façon dont l’acteur transforme le système tout en le subissant est une question pertinente en histoire et en psychiatrie.
 
Enfin l’ouvrage repose sur un pari ou si l’on préfère une heuristique. Il s’agissait, pour le psychiatre, de mettre des hypothèses et des concepts tirés de l’observation de petits systèmes à l’épreuve d’une application dans des champs plus larges, sociologiques, politiques et historiques. Pour l’historien, de rechercher une sorte d’« essence » du conflit, en dehors de chacune des spécificités historiques toujours avancées.
 
Les difficultés étaient inévitables avec, pour le psychiatre, le risque de réductionnisme systémique négligeant les aspects psychologiques personnels et interpersonnels et, pour l’historien, de paraître oublier les déterminismes économiques, idéologiques et à proprement parler politiques des conflits. La question du conflit en soi est un piège pour l’historien : 
toute l’École française des Annales, illustrée par Bloch, Febvre et bien sûr Braudel, s’est faite contre l’Histoire-Bataille des siècles précédents, hagiographie plus ou moins habile et glorification des rois, empereurs, et de leurs grands officiers. L’histoire servait peu ou prou le prince. Les historiens ont voulu conquérir de nouveaux territoires (les mentalités, les modes de vie…) et surtout s’intéresser à d’autres : « les petits, les sans-grades ». Ils ont chassé « l’événement » pour rétablir des chronologies plus longues, distinctes selon les secteurs de la vie dont on parle. L’histoire militaire, l’intérêt pour les conflits ont presque disparu. Mais s’il faut en croire Michel de Certeau10, l’historien interroge le passé en fonction de ce qu’il est, et des questions que se pose la société dans laquelle il vit. Ainsi, Marc Bloch11 explique sa vocation d’historien par sa volonté de comprendre la Grande Guerre où il était en train de s’illustrer. Aujourd’hui, qui peut ignorer les conflits de plus en plus nombreux, de plus en plus proches, les menaces, les périls, les enjeux ? Les historiens ont peut-être enfin enterré leurs querelles.
 
C’est pourquoi cet ouvrage ne prétend apporter sur le conflit qu’un regard complémentaire, différent et surtout pas exhaustif.
 
Autre question cruciale : l’appariement que nous proposons entre toutes ces formes de conflit peut-il se soutenir, et comporte-t-il une fécondité quelconque dans une perspective de prévention et de traitement ? Ou, dit pour l’historien, existe-t-il des règles qui permettent, sinon d’échapper au conflit, du moins d’en éviter l’incessante répétition pour des motifs semblables, et peut-on imaginer des formes efficaces de médiation ?
 
Faut-il avouer qu’un certain malaise nous a aussi poussés à ajouter notre grain de sable à l’immense somme de connaissances 
apportée depuis le début des temps au sein de multiples disciplines traitant du sujet ? Le malaise est né de la constatation du fait que les thèses défendues, si elles sont parfois complémentaires, sont souvent antagonistes et qu’elles provoquent parfois chez leurs défenseurs des positions elles-mêmes conflictuelles. Nous n’entreprendrons pas ici une approche historique des théories du conflit que nous n’avons pas qualité à contester. Si nous avons évité d’aborder le conflit à partir des thèmes de l’agressivité, de l’intérêt et du pouvoir, ce n’est pas que nous en niions l’importance, mais que nous souhaitions avoir un autre regard qui se voudrait compatible avec les précédents.
 
On a proposé des définitions et des analyses des conflits dans le cadre de nombreuses disciplines : en fonction des grilles d’analyse, certains comportements sont rapprochés par analogie ou sont exclus de l’étude. On peut avoir comme référence l’agressivité instinctuelle, ce qui amènera à rapprocher certains comportements animaux de l’agressivité humaine. Le même rapprochement sera possible pour les conflits de dominance ou de défense du territoire. L’éthologie, après les travaux de Konrad Lorentz, a étudié les équivalents de guerre chez les insectes sociaux et aussi certains mammifères comme les rats-taupes africains. L’agressivité vue d’un point de vue psychodynamique à la suite de Freud, Melanie Klein et tant d’autres, est le commun dénominateur de tous les conflits humains, qu’ils soient interpersonnels ou généralisés. La composante économique des conflits a été surtout étudiée par les économistes, les spécialistes de l’analyse politique, les juristes. Les historiens et les polémologues comme Gaston Bouthoul ont fait de la guerre un phénomène spécifique non réductible aux autres types de conflit. Les sociologues, les politologues se sont plus attachés aux conflits institutionnels qu’aux querelles de couple ou de famille. Les juristes, les moralistes, les religieux ont eux aussi défini des paramètres d’analyse et circonscrit des champs de validité de ces paramètres.
 
 
Ainsi, chaque approche spécifique suppose un découpage particulier, circonscrivant un objet et en excluant d’autres dans l’immense domaine des conflits ; les analyses proposées n’étant plus valables si l’on s’éloigne du champ défini. On peut se demander, d’ailleurs, s’il est pertinent de tenter de définir une « essence du conflit » qui serait applicable à toutes les situations. Nous aurons donc, nous aussi, une définition restrictive des situations conflictuelles.
 
Notre approche nous interdit d’accepter l’idée d’un primum movens universel des conflits, qu’il s’agisse d’agressivité, de facteurs affectifs, économiques, culturels, politiques ou autres. Ce refus a priori nous a permis d’apercevoir des redondances et des analogies dans des situations apparemment peu comparables. Le conflit est sans doute la plus banale des activités humaines et peut être aussi la plus complexe. Chacun le connaît pour en avoir été l’acteur et la victime, mais toutes les descriptions et analyses du monde sont impuissantes à en rendre compte autrement que de manière réductrice. La raison en est peut-être qu’il véhicule des paradoxes difficilement réductibles.
 
Il est à la fois choisi et subi. Alors que chacun des adversaires le nourrit de ses convictions et de ses initiatives, il a en même temps le sentiment de se limiter à subir et à réagir aux initiatives de l’adversaire, ou à la fatalité de la situation. Le conflit implique la stratégie la plus élaborée et un contexte largement abandonné au hasard. Supposant calculs, analyses et organisation des partenaires, il les oblige souvent à invoquer le Destin pour espérer la victoire ou déplorer la défaite. Les adversaires qu’il réunit ont souvent au-delà de leur différend et de leurs différences de profondes similitudes : forces comparables, enjeux communs à long terme, champ de valeurs partagées, histoires longuement intriquées. On sait que les luttes fratricides ne sont pas les plus tendres. Mon ennemi est mon insupportable semblable. Autre contradiction : le conflit dissocie, désagrège, déconstruit le système en même temps qu’il le reconstruit autrement. Au prix d’un 
coût trop souvent intolérable, il jette les bases de nouvelles conjonctions et assemblages supposés avoir une meilleure cohésion. Le profit et les bénéfices escomptés que d’aucuns mettent en avant pour expliquer le conflit justifient des sacrifices qu’aucune autre entreprise ne rendrait acceptables, et ceci de façon totalement aléatoire. Finalement il n’y a, si les comptes sont bien faits, que des perdants. Les frontières et les limites que la plupart des conflits sont censés abattre se retrouvent à terme remplacées par de plus contraignantes. Souvent le menacé se retrouve menaçant, l’opprimé oppresseur, et la difficulté demeure. Lorsque la préservation d’une identité est en cause, la dynamique conflictuelle la remanie inévitablement de telle sorte qu’on ne la reconnaît plus à la fin de l’affrontement. Souvent les valeurs elles-mêmes qui légitimaient l’opposition sont mises à rude épreuve par les nécessités de la tactique. Et, alors que la mécanique du conflit semble répondre à des modèles universels, chaque situation comporte son originalité irréductible. Derrière l’affrontement des certitudes, nous verrons qu’il se cache peut-être une incertitude fondamentale. Aucune activité n’est plus décriée, vilipendée, dénoncée, déplorée, voire ridiculisée, aucune n’a jamais dans l’histoire et la littérature été aussi magnifiée, exaltée, célébrée. Le conflit mobilise les forces et les consciences, provoque l’héroïsme et construit des amitiés fraternelles en même temps qu’il dégrade, avilit et révèle les bas-fonds de l’âme ; et dans le temps où il s’alimente de références morales, il génère les pires turpitudes. Curieusement, le conflit concilie les contraires.
 
Un certain nombre de remarques ont stimulé notre réflexion :
 
D’abord la disproportion fréquente entre les enjeux allégués et l’investissement demandé aux partenaires. S’il y a finalité, elle semble ne pas se limiter aux raisons données par les protagonistes. Si la défense des intérêts, l’agressivité, la volonté de puissance entrent en jeu, il semble que dans bien des cas ces facteurs ne soient pas exclusifs. A l’évidence, la 
dynamique propre du conflit déborde très largement l’initiative des adversaires. On engage un conflit, mais pour autant on en reste rarement le maître. D’où l’impression souvent exprimée d’une impossibilité d’y mettre un terme, la volonté de poursuivre étant attribuée à l’autre. A l’image des batailles illustrées par les vignettes d’Épinal, beaucoup d’affrontements en tous domaines donnent l’apparence d’un ballet bien réglé ou d’une mise en scène dramatique dans laquelle les rôles de chacun, les limites, les phases évolutives ne sont pas laissées au hasard, mais évoquent un consentement implicite des combattants. Enfin il nous est apparu que les commentaires et analyses des acteurs étaient presque obligatoirement réductrices, simplificatrices, comme une explication choisie presque au hasard et ne recouvrant en aucune façon la riche complexité de la situation.
 
Il n’est pas question ici de nier la légitimité de certains conflits, la justesse de certaines causes, la réalité de certaines injustices ou agressions, mais plutôt de s’interroger sur ce que l’on pourrait appeler une dérive conflictuelle autonome, sorte d’engrenage se superposant aux enjeux, évoluant pour son propre compte et rendant la situation insoluble.
 
Notre définition du conflit sera restrictive. Elle supposera la durée, et excluera donc les situations ponctuelles, altercations et rixes. Elle traitera de partenaires également impliqués, et éliminera donc les agressions unilatérales. Elle supposera une détermination de déstabiliser, affecter, réduire, voire éliminer, l’adversaire et excluera donc les jeux, joutes, concurrences, débats démocratiques et situations où l’adversaire n’est pas investi négativement. De même les modèles de luttes et d’affrontement du monde animal ne seront pas notre objet, même si des analogies seront empruntées au fonctionnement des insectes sociaux. Enfin, les conflits intrapsychiques seront exclus du champ de cet ouvrage.
 
En bref, nous retiendrons pour notre propos des situations conflictuelles développées dans le temps à moyen ou long terme, supposant des partenaires également actifs, 
investissant une forte charge affective, visant à déstabiliser, réduire, faire capituler l’adversaire, voire à l’éliminer du champ. Ces situations impliquent l’allégation de dommages, de griefs, de fautes imputés à l’adversaire. Elles entraînent un coût important, affectivement, financièrement ou socialement, et donc un fort investissement à tous niveaux. Les développements de ces types de conflit ne sont pas toujours maîtrisables, l’issue en est d’emblée incertaine. Ces conflits se déroulent dans un cadre implicitement défini comportant certaines règles et limites, même si celles-ci sont floues. Enfin ils mobilisent un certain nombre d’acteurs avec des rôles repérables. La légitimité de leur cause, comme celle des réactions et des sentiments, est toujours revendiquée par chacun des adversaires.
 
Parmi la multitude de situations conflictuelles que nous avons eues à connaître, souvent comme spectateurs, à l’occasion comme arbitres et parfois comme protagonistes, nous en avons retenu quelques-unes qui n’ont rien d’exceptionnel, mais qui nous paraissent mettre en lumière certains des mécanismes que nous décrivons. Il y sera fait allusion tout au long de l’ouvrage, mais il est utile que le lecteur en connaisse déjà les grands traits. Ces situations mettent en scène des couples, des familles et des institutions. Les autres situations, politiques et historiques, sont suffisamment connues pour ne pas nécessiter une présentation initiale.
 
L’une des situations retenue comme exemple oppose un père et ses deux fils dans une querelle d’héritage, dans un conflit qui s’étend sur plusieurs années. L’enjeu allégué est l’argent, et en contrepoint le pouvoir, mais il nous est apparu qu’au-delà de ces questions, bien d’autres problématiques se jouaient. Victor est le cas le plus complexe et le plus multiforme de notre galerie de portraits et de situations. Agé, puissant patron d’entreprise, il avait pendant plus de dix ans entretenu un conflit long avec ses propres fils, qui s’était soldé par un procès sordide. Ses fils en effet – ne pouvant, disaient-ils, innover dans le cadre de l’entreprise paternelle – avaient 
créé leur propre entreprise concurrençant le père sur le créneau des machines-outils. Cette entreprise des fils avait été « visitée » et cambriolée, et des brevets sur le point d’être déposés utilisés par l’entreprise du père. Les fils avaient porté plainte contre lui pour vol. Après appel et cassation, le père l’avait emporté : le vol qui lui était imputé ne pouvait être prouvé, sa propre entreprise ayant mené des recherches parallèles. Les fils étaient très amers : ils avaient tout perdu, et avaient donc décidé « devant une justice aveugle » de s’expatrier. Victor avait gagné, mais le prix était lourd. Il avait définitivement perdu ses fils et accusait l’une de ses brus d’être l’instigatrice, et de la brouille initiale qui avait amené la création de l’entreprise concurrente, et des procès successifs. Il la soupçonnait même d’être à l’origine de l’expertise psychiatrique qui n’avait pas abouti, mais qui aurait dû prouver sa sénilité. Il se retrouvait très seul, avec le sentiment d’investissements gâchés : lors de son divorce (difficile) il avait bataillé pour obtenir la garde de ses fils. Il avait suivi de très près leur éducation, leur avait donné toutes les chances. Tout cela pour rien.
 
Et son entreprise, maintenant, qui pouvait la prendre en charge ?
 
Quelques années auparavant, il avait été très séduit par le directeur d’une petite « boîte » concurrente. Il l’avait embauché, encouragé, poussé dans ses initiatives. Ils partageaient les mêmes relations mondaines, mais Victor avait donné à ce Pierre-Jean une surface sociale qu’il ne possédait pas auparavant. Et cet odieux personnage s’était un jour cru tout permis : il avait tenté, sur une décision que lui, Victor, considérait comme mineure, mais que Pierre-Jean disait vitale pour l’avenir de l’entreprise, de le mettre en minorité. Heureusement il n’avait pas réussi. Victor l’avait viré. Mais la question de la succession restait entière.
 
La seconde histoire qui nous a paru exemplaire se déroule comme une tragi-comédie à l’italienne. Un homme et une femme s’affrontent dans des scènes de violence grave. Lui est 
un travailleur acharné, sanguin, autoritaire, emporté, prêt à agiter la menace d’une arme à feu. Elle, apparemment effacée, ourdit en sous-main la rébellion des enfants, dissimule et manipule pour obtenir l’arrestation ou l’internement de son mari, pour le défendre ensuite et obtenir sa libération. Le thème du conflit est pour le mari la déloyauté de sa femme (« elle m’a pris tous mes sous ! ») et pour celle-ci la violence de son mari. Pour les services d’urgence et de psychiatrie, qui connaissaient la famille Baptistini depuis longtemps, il fallait intervenir régulièrement avec les forces de l’ordre pour calmer – voire interner – le forcené. Elle se plaignait, geignait, l’accusait (avec raison) de brutalité envers les enfants et suppliait les services sociaux, les médecins, les psychiatres de bien vouloir abréger son enfer. Vingt ans qu’elle menaçait de le quitter. Vingt ans qu’elle le quittait… et qu’elle revenait. Et qu’elle suppliait les mêmes instances de bien vouloir lui « rendre son cher mari ». Vingt ans de cris, de coups, de coups de fusil, d’arbitrages et de réconciliations…vingt ans de départs, de retours, de coups bas et d’huile sur le feu.
 
Derrière cet enfer, une réalité : leur volonté commune de poursuivre leur « contrat implicite » de couple, le fondement réel mais inavouable de leur relation : elle entretenait avec une constante et imaginative perversité sa paranoïa, et elle lui permettait ainsi de gagner sa part de paradis.
 
L’histoire suivante évoque la dégradation de la relation d’un homme et d’une femme beaucoup plus jeune que lui, longtemps très proches et devenus étrangers. Les griefs allégués étaient pour elle l’absence d’écoute et de reconnaissance de sa personnalité. Pour lui, le grief principal était celui de la trahison, dans le sens d’une modification d’un rapport de dépendance. Ce couple marié, sans enfants, était reçu dans le cadre d’entretiens familiaux, avec la demande de gérer le moins douloureusement possible une séparation inéluctable. Ils s’étaient connus à la Faculté où elle avait été son étudiante en linguistique. La relation paternelle – liée à leur différence d’âge – et la relation de Pygmalion, de maître à élève, avaient 
évolué. D’emblée, elle avait présenté ses griefs : il avait été incapable de changer leur relation et il ne reconnaissait pas pleinement sa compétence. Il critiquait ses acquis, ce qu’elle avait appris en dehors de lui. Et il était incapable de l’écouter vraiment. Lui avançait son manque actuel de disponibilité, sa volonté farouche d’indépendance, son économie et sa gestion prudente des sentiments. Après quelques séances était apparue une gestion commune « en peau de chagrin » de leur mariage. Si lui et elle avaient vu leur relation se détériorer et s’appauvrir, dans le temps qu’ils lui consacraient, dans la qualité de leurs échanges, c’était d’une certaine façon d’un commun accord. Ces deux personnalités obsessionnelles se préservaient des coups (des coûts) possibles et désinvestissaient. Incapables de se quitter, ils testaient par le conflit la solidité de leur relation. Elle refusait d’être plus disponible et plus présente, puisque « de toutes façons il ne serait pas plus présent, plus à l’écoute ». Il refusait d’envisager autrement leur relation et déplorait en permanence son changement à elle : « Elle ne lève plus vers moi un regard fasciné. » Qu’est-ce qui était arrivé à leur relation pour qu’elle soit seulement source de conflit ? A l’évidence le temps avait passé, et les fonctions remplies pendant vingt ans n’avaient plus de sens. Elle ne risquait plus – ou beaucoup moins – d’avoir à s’impliquer dans une relation passionnelle qui l’obligerait à des investissements forts. Il avait moins besoin (ou compensait ailleurs) de la réassurance que cette relation lui avait permis et ne lui permettait plus, puisqu’elle « n’était plus fascinée ». Le conflit tentait de solder ce qui n’avait plus de sens.
 
L’histoire suivante est aussi une histoire de couple, ou plutôt à travers les deux protagonistes un affrontement de deux cultures. Voici comment il se présente. C’est à un mariage que Christine et Jacques s’étaient rencontrés, dans une gigantesque fête d’amis qui convolaient et qui célébraient aussi les succès des uns et des autres à l’agrégation. Lui, en géographie physique (géologie), elle en philosophie. L’un et l’autre – mais ils l’ignoraient alors – sortaient d’une aventure 
sentimentale douloureuse et avortée. La joie de la réussite, le mariage réussi de leurs amis, la vague conscience qu’il serait temps de se « stabiliser », l’amour commun de la danse… bref, ils deviennent amants et partent au Brésil pour des vacances. Lui y reste pour sa thèse, et elle rentre. La distance joue comme un indéniable renforcement. Un an plus tard, elle part le rejoindre… Les familles alors interviennent pour « légaliser », et font chacune pression pour qu’un mariage ait lieu. Ils se trouvent contraints de se marier à Noël, sans aucun enthousiasme réciproque, et face à des familles, jusque-là inconnues. Et l’incommensurable distance des deux « clans » se fait jour : il est fils unique d’une famille ouvrière méritante, un peu Groseille (dans La vie est un long fleuve tranquille), elle est fille, d’un haut fonctionnaire du Nord, très « haute société protestante », et sa mère revendique haut et fort son appartenance aux Lequesnois (toujours dans le même film). Les débuts sont chaotiques, et le divorce envisagé : Christine, devenue Groseille, n’a pas de mots assez durs pour fustiger la « vulgarité » de la belle-famille. Ce sont des circonstances extérieures brutales qui les ressoudent : lui subit des brimades politiques qui l’empêchent de repartir en Amérique Latine, elle se solidarise. L’Amérique du Sud… Bonheurs et cauchemars. Les distinctions sociales d’origine, les familles sont oubliées. Deux enfants naissent. Mais elle n’a qu’un mépris croissant pour un mari rustre, inculte, « qui ne s’intéresse qu’à la vase », ne lit rien, n’écoute pas de musique, ne jouit pas de la poésie, bref, qui reste indécrottablement Groseille. Lui qui appréciait sa joie de vivre, sa sociabilité, y voit progressivement un papillonnage séducteur. Tout être qui s’approche de Christine est suspect et sa jalousie devient dévorante. Leur entente physique disparaît, et le conflit devient permanent. Le retour en France scelle l’issue : les familles, qui avaient fait le mariage le défont, par des interventions ouvertes ou discrètes. Christine décide de partir et parle encore de « l’incroyable violence » de leur rupture. Il menace alors de la tuer, et elle s’enfuit, laissant tout, 
même ses enfants qu’elle ne récupérera que quelques semaines plus tard. Leur union a duré quinze ans. Jacques s’est remarié, et il divorce pour la seconde fois. Elle refuse d’envisager toute forme de cohabitation car le « quotidien à deux est insupportable ». Elle dit subir encore les contrecoups de ce mariage désastreux, « car elle a favorisé sa carrière » au détriment de la sienne, en élevant les enfants et assurant le quotidien, ne bouclant jamais sa thèse. Christine se sent aujourd’hui socialement déclassée, face à un ex-mari au parcours universitaire et éditorial brillant, et dit-elle, injustifié. Le mépris, comme la rancœur, perdure.
 
Outre ce que ce conflit a d’évidemment exemplaire dans l’incompatibilité des cultures familiales, il montre aussi le coût sur une longue durée de ce conflit, prolongé par l’intermédiaire des enfants, et il est très illustratif de ce que nous nommerons l’« image de l’ennemi », représentation qui perdure encore dans chacun des protagonistes.
 
Dans un autre contexte, cette histoire d’institution montre un conflit qui couve depuis un moment entre les anesthésistes et les chirurgiens : ces derniers ont du mal à reconnaître les compétences de ceux qu’ils avaient longtemps utilisés comme « larbins ». Dans ce contexte général, un incident est cause du dévoilement du conflit latent et de l’organisation de deux camps. Nous essayons de vous rendre cet incident avec un peu d’ironie, et en plagiant Robin Cook : « Ça y est ! » La grossière faute de l’anesthésiste, qu’elle, le Dr Barbara Jones, chef de service en neurochirurgie, avait prévue de longue date avait eu lieu. Elle venait d’opérer une tumeur cervicale, et l’anesthésiste avait eu le culot de quitter la salle avant le transfert en salle de réveil de la patiente. Elle le savait, que les anesthésistes étaient incapables. Et pourtant, celui-ci semblait l’être moins que les autres. Mais « ils » allaient voir le directeur, qu’elle avait alerté à de nombreuses reprises ; ce fautif, le Dr Smith… Ah ! le compte rendu opératoire montrerait toutes les tares du système hospitalier, la faiblesse du service d’anesthésie (avec un incapable qui le 
dirigeait). S’il le fallait, elle irait au procès, elle exigerait l’intervention du Conseil de l’Ordre… Ah ! « ils » la trouvaient trop exigeante, trop tatillonne. Comme si la vie des malades n’était pas plus précieuse que leurs petites habitudes mesquines et leur confort de rond-de-cuir. Smith était effondré. Barbara Jones venait de lui passer un savon gigantesque. Oui, c’est vrai, il avait quitté la salle, appelé dans un autre service. Mais la situation était saine, l’opération terminée, et son assistante, l’infirmière X, parfaitement compétente. Et puis, zut ! Il ne s’était rien passé. Il savait ce qu’il faisait, tout de même… Ces chirurgiens croyaient encore que les anesthésistes étaient des incompétents, tout juste capables de manipuler quelques fioles, et de servir de « larbins »… Et puis, elle, le fameux Dr Jones ! Quelle plaie ! Jamais satisfaite, toujours à se plaindre, toujours critique. Aucun humour. Si l’on émettait la moindre réserve sur la masse des précautions et des exigences qu’elle présentait, elle invoquait la déontologie, le droit de malades, leur survie… Tu parles… Et quand elle s’adressait au directeur, ou au Conseil, elle jouait de son charme fragile, la larme au bord des cils… Quelle matinée ! De retour dans son service, Smith raconte et confirme la rumeur qui a déjà couru tout l’hôpital. Ses collègues le rassurent, et tentent de le faire rire : « Quand on pense que tu es le seul qui te dévoues pour travailler avec cette poison… » Le compte rendu opératoire est tombé : Smith et ses collègues le considèrent comme diffamatoire. Les chirurgiens se solidarisent avec le Dr Jones. Le conflit se développe, progresse, malgré les médiations, jusqu’au Conseil de l’Ordre, qui renvoie les parties dos-à-dos.
 
Il s’agit toujours d’une institution dans le cas suivant. C’est une petite structure, fondée dans le sud de la France par l’un des tenants majeurs de l’antipsychiatrie. L’équipe recrutée par lui fonctionne sur la loyauté au Maître, la fidélité à ses principes, au courant libérateur des années 70. Mais le maître est mort, l’air du temps a changé, à la fois dans la psychiatrie officielle, qui voit d’un assez mauvais œil la prolongation de cette 
expérience, et aussi dans la ville, qui pourtant ne fut jamais très progressiste. Au lieu de tenter de prouver la validité des thèses du maître, l’équipe soignante s’enferme dans un conflit avec l’extérieur, en forteresse assiégée, refusant les contrôles, les questionnaires d’évaluation, et même le décompte des présences des soignants. Enfermés dans leur conflit, ils alimentent eux-mêmes le feu qui les fera périr, et qui fera fermer l’institution. Seuls les plus conscients – ou les moins impliqués – le comprennent et font alors figure de traîtres.
 
Dans cet hôpital psychiatrique du Nord se joue un conflit complexe. Dans un contexte général de méfiance des médecins, psychologues et soignants face à l’administration, et dans un rôle mal défini mais croissant du corps infirmier face aux médecins et psychologues, un chef de service « trahit » son rôle en entretenant des relations amicales avec l’un de ses infirmiers. Celui-ci, consciemment ou pas, utilise cette amitié pour n’en faire qu’à sa tête, perturbant ainsi considérablement le service. A chaque coup de tête d’Eugène, le chef de service était ramené à un rôle répressif qu’il détestait, par les autres soignants ou la secrétaire dépassée. Il décida alors de faire nommer une surveillante. Mais elle ne pouvait remplir son rôle : sortir le chef de service de son rôle répressif, puisque les écarts d’Eugène perduraient et que chacun s’autorisait du coup des écarts. La nomination d’une nouvelle infirmière, mariée au directeur des soins infirmiers, fait éclater le conflit latent. Elle trouve des alliés et fait renvoyer la surveillante : le conflit oppose alors les médecins et psychologues, qui souhaitent le retour de la surveillante, et le corps infirmier qui s’appuie sur l’administration. Le chef de service retrouve à plein son rôle répressif, dans un service déstructuré par le conflit corporatiste des infirmiers, qui s’opposent aux médecins et psychologues. Un statu quo très pénible va durer jusqu’à la mutation de l’infirmière « maudite » et de son directeur de mari, permettant le retour de la surveillante.
 
C’est un conflit sur le flou des missions imparties qui se joue dans cet hôpital de jour. Isolé, très loin de l’hôpital ou 
du dispensaire, cet hôpital de jour était la proie de conflits permanents : bien que l’effectif soit très faible, il y avait en permanence des plaintes contre une infirmière, sorte de « bouc émissaire ». Mais si l’on mutait l’infirmière incriminée, une autre était investie à nouveau, et sa mutation exigée. Les boucs émissaires changeaient, mais le conflit se perpétuait. Car nul ne savait vraiment quelles missions étaient imparties, ni à cette structure, ni à chacune des infirmières du service. Ce flou entretenait un brasier constant, et donc un conflit indéfiniment répétitif.
 
L’exemple suivant, celui de l’échec électoral, permet de mettre en lumière un phénomène bien visible des conflits : lorsqu’il y a une « attaque-surprise » sur le système, celui-ci se solidifie et résiste. Lorsque l’attaque est prévisible, annoncée, le système – s’il est peu solide – se désagrège. Ils avaient gagné en 1989. Ils perdaient, en 1995, par un écart de 183 voix. La solidarité municipale avait connu des écarts, plus ou moins importants, pendant six ans. Les critiques avaient été reprises par un adjoint, constituant sa propre liste : absence du maire, non résidence dans la ville des principaux élus, rôle très ambivalent du premier adjoint, conseiller général, vis-à-vis du maire. D’autres élus, solidaires, regrettaient des occasions manquées, les réalisations reportées, le trop de temps donné au temps. Entre les deux tours, la surprise avait été totale, et la solidarité bien plus forte : ils pensaient tous que la réélection était acquise. L’échec du deuxième tour a fait voler en éclat l’équipe : rivalités de partis, rivalités d’ambition, suspicion généralisée, départs… Le conflit larvé explose et se ramifie.
 
Le dernier cas évoqué est un personnage, que nous avons nommé Céline. Elle est partie prenante de tous les conflits, elle est le porte-parole systématique de toutes les tensions qui peuvent se faire jour. Elle a une vocation à cela, et cela la conforte dans son image de combattante pour la bonne cause. Elle est, en cas de conflit, une alliée de choix à recruter. Elle avait le combat, la lutte dans le sang. Grande sportive, elle avait été championne de parachutisme, faisant plus de 
500 sauts de précision. Elle avait escaladé les plus hauts sommets européens, et rêvait d’Himalaya. Elle avait exercé quantité de métiers et créé sa propre entreprise. Elle, qui n’était devenue psychologue que sur le tard, elle ferait reconnaître enfin le statut de cette profession. Elle avait tant travaillé, dans des conditions difficiles pour acquérir ce savoir. Elle ne supportait pas qu’il soit remis en cause, ni par les médecins (qui se croyaient encore dans l’heureux temps où ils engageaient eux-mêmes des psychologues bouche-trou), ni par l’administration (qui refusait les « moyens nécessaires à sa pratique »), ni par les infirmières, incapables de reconnaître sa spécificité. Céline est de toutes les luttes pour la bonne cause. Heureusement son sens de l’humour lui permet de prendre du recul. Elle cristallise tous les conflits successifs, en interface permanente.
 
 

 
 
Ces quelques exemples et situations, sur lesquelles nous reviendrons souvent, visent à montrer au lecteur que ce qui est dit du conflit n’est peut-être pas ce qui s’y joue en réalité. L’approche linéaire, causale traditionnelle des conflits s’attache à analyser les déterminants historiquement vérifiés et les dispositions psychologiques individuelles des adversaires, les faits « réels », les ruptures d’ordre, les fautes et erreurs de chacun. Elle assimile les situations conflictuelles à des désordres, accidents, pathologies individuelles ou sociales provoqués par des responsables qu’il conviendrait de ramener à l’ordre.
 
Notre démarche sera tout autre, et amènera à considérer le conflit comme « un traitement de situation » (au sens où l’on traite un problème) et aussi comme une sorte d’organisme ayant sa vie propre préexistant dans l’imaginaire collectif, ayant une dynamique presque incontrôlable de déclenchement, d’évolution et de résolution dépassant l’initiative des protagonistes.
 
Pour ce faire, il nous faudra procéder, par un artifice méthodologique, à une réhabilitation du conflit, à une légitimation logique très éloignée d’une apologie mais visant simplement 
à enrichir l’éventail des facteurs qui semblent rendre nécessaire la mise en place de ce « traitement de situations ». Nous soulignerons au passage l’ambiguïté qui s’attache à la notion de conflit, l’ambivalence des représentations qu’elle suscite, et les paradoxes de la situation conflictuelle. Si l’on accepte que le conflit puisse apparaître comme un traitement obligé de situations, l’acteur doit être considéré comme un serviteur dévoué qui a la tâche de construire des représentations qui lui permettront d’être un participant convaincu, et l’adversaire apparaît comme un partenaire dont il convient de construire et d’entretenir une image adéquate.
 
Dans cette démarche de recherche d’autres moteurs au conflit que l’intérêt, le pouvoir ou l’agressivité, on sera amené à étudier deux sortes de dynamiques qui d’ailleurs interagissent. D’une part, celles qui semblent génératrices du conflit, ou qui du moins historiquement préexistent. D’autre part, un certain nombre de dynamiques au service de l’entretien du conflit. Nous formulons la question sous cette forme : si la situation conflictuelle est une donnée apparue comme nécessaire et qu’elle jouit d’une sorte d’autonomie de développement et d’évolution, alors de quels aliments a-t-elle besoin et comment le protagoniste va-t-il les construire… Comment fabriquer une image consistante de son ennemi… Comment construire une éthique sur mesure, comment développer des certitudes inébranlables pour que le conflit puisse se perpétuer… Comment développer le sens du sacrifice et du don vu son coût exorbitant ?
 
Tout au long des chapitres, on retrouvera les personnages décrits, des familles et des institutions, à l’origine des analyses que nous avons pu en tirer. Aucun de ces personnages n’est fictif. Au-delà de cette observation in situ, nous tenterons chaque fois que cela sera possible des inférences prudentes élargissant les hypothèses dans des domaines plus larges, sociaux, politiques, économiques et historiques.
 
Très modestement notre propos se veut pragmatique et à travers un éclairage un peu différent de situations concrètes, 
il vise à faciliter pour les acteurs impliqués professionnellement dans des conflits douloureux et destructeurs, une lecture différente des situations. Nous pensons que de cette lecture peuvent émerger des pistes de résolution.
 
Le cheminement suivi sera le suivant : une première partie sera consacrée à la recherche des « dynamiques conflictogènes » dans les couples, groupes et institutions, mécanismes souterrains rarement évoqués par les acteurs, mais qui, par les contradictions qu’ils véhiculent, peuvent rendre le conflit inéluctable. Les chapitres suivants montreront les acteurs dans leur travail de construction de l’univers conflictuel, et leur dévouement inlassable à fabriquer les ingrédients nécessaires à un conflit solide et bien structuré. Au passage, nous verrons ces éléments prendre une vie propre, s’autonomiser dans leur évolution, s’imbriquer de manière de plus en plus complexe, tandis que les représentations s’orienteront à l’inverse vers un réductionnisme bipolaire. Seront traitées ensuite les configurations conflictogènes spécifiques, et esquissées des pistes typologiques. Enfin la dernière partie abordera un certain nombre de « traitements » originaux des conflits, avec leurs inévitables limites. La conclusion reformulera les hypothèses et abordera les difficiles rapports de tout un chacun à la complexité et au changement.

 
 


 


 
CHAPITRE PREMIER
 
Quand un conflit s’impose …ou les mécanismes systémiques conflictogènes
 
1. LES DYNAMIQUES QUI ALIMENTENT LA FATALITÉ DU CONFLIT
 
Si nous partons du postulat qu’un conflit peut connaître d’autres déterminismes que l’intérêt ou l’agressivité initiale des adversaires, il faut invoquer d’autres mécanismes. Beaucoup de conflits apparaissent comme « des jeux sans enjeux », jeux déchirants et d’un coût exorbitant, mais dans lesquels les raisons invoquées et les bénéfices escomptés apparaissent peu crédibles à l’observateur. Dans d’autres cas, il peut exister des enjeux non négligeables, des divergences d’intérêt ou des incompatibilités idéologiques.
 
Mais on assiste de surcroît à ce qu’on pourrait appeler une « surcharge polémique » ou une « dérive conflictuelle » au terme de laquelle le conflit acquiert une dynamique propre empêchant toute résolution économique des problèmes initialement allégués. Dans ce cas, les adversaires peuvent être amenés à œuvrer contre leurs propres intérêts ou contre la résolution du conflit, voire à l’encontre de leurs références idéologiques initiales, emportés qu’ils sont par le maelström conflictuel.
 
 
Le postulat consiste à sortir du schéma traditionnel selon lequel le conflit naîtrait exclusivement d’un dysfonctionnement : faute, erreur, attaque, déficit de prestation de l’un des partenaires ou encore information erronée. Et dans ce même schéma, ce comportement initial provoquerait dans un deuxième temps, chez l’autre, frustration, indignation, révolte, désir de retour à un ordre jugé bon et donc sentiment de l’impossibilité de régler ce dysfonctionnement autrement que par le conflit. Celui-ci est alors perçu comme la seule issue possible, imposant donc une réaction adaptée.
 
Dans la plupart des cas, les deux adversaires se définissent chacun comme réactifs plutôt qu’initiateurs. Ce sont les controverses bien connues des thérapeutes familiaux sur le thème de la « ponctuation » : « Tout a commencé lorsque tu as posé cet acte. »
 
1. Schéma traditionnel
 
Dans ce schéma, le conflit est considéré comme un avatar ou un accident, voire un malentendu secondaire à des intérêts divergents objectifs des acteurs, ou à des fautes, carences, dispositions caractérielles pathologiques de l’un d’entre eux. L’initiateur porte une lourde responsabilité comme agresseur désigné et les enjeux (pouvoir, argent, idéologie) sont mis au premier plan. Ici l’acteur est responsable, voire coupable. C’est ce schéma qui s’applique, la plupart du temps, dans les règlements diplomatiques. Outre le « Vae Victis », la recherche de culpabilité de l’« initiateur » permet souvent de justifier a posteriori les horreurs de la guerre. Ainsi, lors du traité de Versailles en 1919, l’Allemagne est proclamée coupable (et donc redevable de réparations) alors que les chefs d’État de l’époque, et les historiens d’aujourd’hui, savent que la Première Guerre mondiale était préparée militairement et diplomatiquement par tous, et que chacun des États du « concert des nations » aurait pu être l’initiateur du conflit. 
Cette coutume d’une culpabilité énoncée à la fin d’un conflit, la plupart du temps contre le vaincu, permet la légitimation du tribut et remonte aux origines de l’histoire des hommes. Dans le long combat qui oppose Grecs et Perses du VIe au IIIe siècle, les uns et les autres sont alternativement reconnus initiateurs, donc coupables, comme le décrit en partie Hérodote. Et dans la guerre sauvage du Péloponnèse (431-404), qui voit Athènes et Sparte se déchirer pour l’hégémonie, Thucydide montre Athènes humiliée, ses Longs Murs de protection détruits. Et faut-il rappeler Caton l’Ancien : « Delenda est Carthago » ?
 
[image: Illustration]

 
La démarche systémique retiendra un tout autre schéma. A l’origine, elle retiendra moins des faits, ou des dispositions individuelles qu’un contexte marqué par la complexité. Ce contexte n’est pas pour autant chaotique, mais parcouru par des dynamiques fortes, même si elles sont la plupart du temps méconnues des acteurs et rarement alléguées. Ces dynamiques que nous détaillerons plus 
loin concernent, par exemple, la gestion de « systèmes de loyauté » incompatibles, ou la « quête de consistance » du groupe, ou encore l’anticipation de « scénarios redoutés ». Elles peuvent coexister longuement sans trop de problèmes, latentes dans les représentations des acteurs. Mais un jour, leurs trajectoires se rencontrent, formant ce que nous appellerons une « configuration conflictogène » qui est, en fait, une opportunité de mise en scène d’un scénario de « traitement de situation ».
 
Bien sûr, ici, l’acteur ne reste pas inerte mais, du rôle de responsable-coupable (schéma traditionnel), il passe à celui d’acteur-serviteur-interprète. Le conflit ne sera d’ailleurs possible que s’il établit avec son adversaire une sorte de « consensus conflictuel » pour construire avec lui un univers très structuré. Les matériaux de cet univers nécessaire seront par exemple l’image de l’ennemi, un langage mobilisateur, une nouvelle écriture de l’histoire, une distribution des rôles… Au service de son conflit, l’acteur va ordonner des représentations (jusqu’alors diversifiées) en séquences ordonnées et cohérentes, qui prendront une vie propre.
 
C’est l’enchevêtrement complexe de ces séquences autoévolutives qui constitue l’univers conflictuel et en fera un construit autoévolutif qui échappera en grande partie aux initiatives que prendraient les acteurs pour y mettre fin. Il est frappant de constater le sentiment d’impuissance et de fatalité que décrivent pratiquement tous les acteurs : « Même si je le décidais, je ne pourrais plus arrêter », disent-ils.
 
Le schéma qui est proposé ici s’accommode mal d’une représentation linéaire, puisqu’il s’agit plutôt de boucles dans lesquelles la ponctuation ne marque pas une origine mais des étapes évolutives.




OEBPS/images/e9782130676782_cover.png
PRESSES
UNIVERSITAIRES
DE FRANCE

Michel Monroy
Anne Fournier

Figures
du conflit

Une analyse systémique
des situations conflictuelles






OEBPS/images/e9782130676782_i0002.jpg
aorigne

Rancunes
Rivaltés

Opposition de

personnalités

Interéts
ivergents.

Fauteurs de

Idéologies
incompaibles

‘Agression
Faute.

Erreur
Droit
outrepassé

of
alléguée

‘Affrontement

Absence
darbitrage

éponse
“légitime”

Enjeux mis
au premi
plan
Victoire ou
défaito.
attendus

Rapports de
force au
premier plan






