
[image: couverture]




  
    Du même auteur

    AUX MÊMES ÉDITIONS

    Le Degré zéro de l’écriture

    suivi de Nouveaux Essais critiques

    1953

    et « Points Essais » n° 35, 1972

     

    Michelet par lui-même

    « Écrivains de toujours », 1954

    réédition en 1995

     

    Mythologies

    1957

    et « Points Essais » n° 10, 1970

    et édition illustrée, 2010

    (établie par Jacqueline Guittard)

     

    Sur Racine

    1963

    et « Points Essais » n° 97, 1979

     

    Essais critiques

    1964

    et « Points Essais » n° 127, 1981

     

    Critique et vérité

    1966

    et « Points Essais » n° 396, 1999

     

    Système de la mode

    1967

    et « Points Essais » n° 147, 1983

     

    S/Z

    1970

    et « Points Essais » n° 70, 1976

     

    Sade, Fourier, Loyola

    1971

    et « Points Essais » n° 116, 1980

     

    Le Plaisir du texte

    1973

    et « Points Essais » n° 135, 1982

     

    Roland Barthes par Roland Barthes

    « Écrivains de toujours », 1975, 1995

    et « Points Essais » n° 631, 2010

     

    Fragments d’un discours amoureux

    1977

     

    Poétique du récit

    (en collab.)

    « Points Essais » n° 78, 1977

     

    Leçon

    1978

    et « Points Essais » n° 205, 1989

     

    Sollers écrivain

    1979

     

    La Chambre claire

    Gallimard/Seuil, 1980

     

    Le Grain de la voix

    Entretiens (1962-1980)

    1981

    et « Points Essais » n° 395, 1999

     

    Littérature et réalité

    (en collab.)

    « Points Essais » n° 142, 1982

     

    L’Obvie et l’Obtus

    Essais critiques III

    1982

    et « Points Essais » n° 239, 1992

     

    Le Bruissement de la langue

    Essais critiques IV

    1984

    et « Points Essais » n° 258, 1993

     

    L’Aventure sémiologique

    1985

    et « Points Essais » n° 219, 1991

     

    Incidents

    1987

     

    La Tour Eiffel

    (photographies d’André Martin)

    CNP/Seuil, 1989, 1999, 2011

    ŒUVRES COMPLÈTES

    t. 1, 1942-1965

    1993

    t. 2, 1966-1973

    1994

    t. 3, 1974-1980

    1995

    nouvelle édition revue, corrigée

    et présentée par Éric Marty, 2002

     

    Le Plaisir du texte

    Précédé de Variations sur l’écriture

    (préface de Carlo Ossola)

    2000

     

    Comment vivre ensemble

    Simulations romanesques de quelques espaces quotidiens

    Cours et séminaires au Collège de France 1976-1977

    (texte établi, annoté et présenté par Claude Coste,

    sous la direction d’Éric Marty)

    « Traces écrites », 2002

     

    Le Neutre

    Cours et séminaires au Collège de France 1977-1978

    (texte établi, annoté et présenté par Thomas Clerc,

    sous la direction d’Éric Marty)

    « Traces écrites », 2002

     

    Écrits sur le théâtre

    (textes présentés et réunis par Jean-Loup Rivière)

    « Points Essais » n° 492, 2002

     

    La Préparation du roman I et II

    Cours et séminaires au Collège de France

    (1978-1979 et 1979-1980)

    « Traces écrites », 2003

    et nouvelle édition basée sur les enregistrements audio, 2015

     

    L’Empire des signes (1970)

    « Points Essais » n° 536, 2005

    et nouvelle édition beau-livre, 2015

     

    Le Discours amoureux

    Séminaire à l’École pratique des hautes études (1974-1976)

    « Traces écrites », 2007

     

    Journal de deuil

    (texte établi et annoté par Nathalie Léger)

    « Fiction & Cie »/Imec, 2009

    et « Points Essais » n° 678, 2011

     

    Le Lexique de l’auteur

    Séminaire à l’École pratique des hautes études (1973-1974)

    Suivi de Fragments inédits de Roland Barthes par Roland Barthes

    (avant-propos d’Éric Marty,

    présentation et édition d’Anne Herschberg Pierrot)

    « Traces écrites », 2010

     

    Barthes

    (textes choisis et présentés par Claude Coste)

    « Points Essais » n° 649, 2010

     

    Sarrasine de Balzac

    Séminaire à l’École pratique des hautes études (1967-1968, 1968-1969)

    (avant-propos d’Éric Marty,

    présentation et édition de Claude Coste et Andy Stafford)

    « Traces écrites », 2012

     

    Album

    Inédits, correspondances et varia

    (édition établie et présentée par Éric Marty)

    Seuil, 2015

    CHEZ D’AUTRES ÉDITEURS

    Erté

    Franco-Maria Ricci, 1973

     

    Arcimboldo

    Franco-Maria Ricci, 1978

     

    Sur la littérature

    (en collab. avec Maurice Nadeau)

    PUG, 1980

     

    All except you

    (illustré par Saul Steinberg)

    Galerie Maeght, Repères, 1983

     

    Carnets du voyage en Chine

    Christian Bourgois/Imec, 2009

     

    Questions

    Anthologie rassemblée par Persida Asllani

    précédée d’un entretien avec Francis Marmande

    Manucius, 2009

  





  
    ISBN 978-2-02-106951-8

    
    
    © Éditions du Seuil, 1966 et novembre 2002 pour la présente édition tirée des Œuvres complètes II.

    www.seuil.com

    
      
        Cet ouvrage a été numérisé en partenariat avec le Centre National du Livre.

         

      

      [image: images]

    

    Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.

  




I
Ce qu’on appelle « nouvelle critique » ne date pas d’aujourd’hui. Dès la Libération (ce qui était normal), une certaine révision de notre littérature classique a été entreprise au contact de philosophies nouvelles, par des critiques fort différents et au gré de monographies diverses qui ont fini par couvrir l’ensemble de nos auteurs, de Montaigne à Proust. Il n’y a rien d’étonnant à ce qu’un pays reprenne ainsi périodiquement les objets de son passé et les décrive de nouveau pour savoir ce qu’il peut en faire : ce sont là, ce devraient être des procédures régulières d’évaluation.
Or voici que l’on vient brusquement d’accuser ce mouvement d’imposture, lançant contre ses œuvres (ou du moins certaines d’entre elles) les interdits qui définissent d’ordinaire, par répulsion, toute avant-garde : on découvre qu’elles sont vides intellectuellement, sophistiquées verbalement, dangereuses moralement et qu’elles ne doivent leur succès qu’au snobisme. L’étonnant est que ce procès vienne si tard. Pourquoi aujourd’hui ? S’agit-il d’une réaction insignifiante ? du retour offensif d’un certain obscurantisme ? ou, au contraire, de la première résistance à des formes neuves de discours, qui se préparent et ont été pressenties ?
Ce qui frappe, dans les attaques lancées récemment contre la nouvelle critique, c’est leur caractère immédiatement et comme naturellement collectif. Quelque chose de primitif et de nu s’est mis à bouger là-dedans. On aurait cru assister à quelque rite d’exclusion mené dans une communauté archaïque contre un sujet dangereux. D’où un étrange lexique de l’exécution. On a rêvé de blesser, de crever, de battre, d’assassiner le nouveau critique, de le traîner en correctionnelle, au pilori, sur l’échafaud. Quelque chose de vital avait sans doute été touché, puisque l’exécuteur n’a pas été seulement loué pour son talent, mais remercié, félicité comme un justicier à la suite d’un nettoyage : on lui avait déjà promis l’immortalité, aujourd’hui on l’embrasse. Bref l’« exécution » de la nouvelle critique apparaît comme une tâche d’hygiène publique, qu’il fallait oser et dont la réussite soulage.
Provenant d’un groupe limité, ces attaques ont une sorte de marque idéologique, elles plongent dans cette région ambiguë de la culture où quelque chose d’indéfectiblement politique, indépendant des options du moment, pénètre le jugement et le langage. Sous le Second Empire, la nouvelle critique aurait eu son procès : ne blesse-t-elle pas la raison, en contrevenant aux « règles élémentaires de la pensée scientifique ou même simplement articulée » ? Ne choque-t-elle pas la morale, faisant intervenir partout « une sexualité obsédante, débridée, cynique » ? Ne discrédite-t-elle pas nos institutions nationales aux yeux de l’étranger ? En un mot, n’est-elle pas « dangereuse » ? Appliqué à l’esprit, au langage, à l’art, ce mot affiche immédiatement toute pensée régressive. Celle-ci vit en effet dans la peur (d’où l’unité des images de destruction) ; elle craint toute novation, dénoncée chaque fois comme « vide » (c’est en général tout ce qu’on trouve à dire du nouveau). Cependant cette peur traditionnelle est compliquée aujourd’hui d’une peur contraire, celle de paraître anachronique ; on assortit donc la suspicion du nouveau de quelques révérences envers « les sollicitations du présent » ou la nécessité de « repenser les problèmes de la critique », on éloigne d’un beau mouvement oratoire « le vain retour au passé ». La régression se fait aujourd’hui honteuse, tout comme le capitalisme. D’où de singuliers à-coups : on feint un certain temps d’encaisser les œuvres modernes, dont il faut parler, puisqu’on en parle ; puis, brusquement, une sorte de mesure étant atteinte, on passe à l’exécution collective. Ces procès, montés périodiquement par des groupes fermés, n’ont donc rien d’extraordinaire ; ils viennent au terme de certaines ruptures d’équilibre. Mais pourquoi, aujourd’hui, la Critique ?
Ce qui est notable, dans cette opération, ce n’est pas tellement qu’elle oppose l’ancien et le nouveau, c’est qu’elle frappe d’interdit, par une réaction nue, une certaine parole autour du livre : ce qui n’est pas toléré, c’est que le langage puisse parler du langage. La parole dédoublée fait l’objet d’une vigilance spéciale de la part des institutions, qui la maintiennent ordinairement sous un code étroit : dans l’État littéraire, la critique doit être aussi « tenue » qu’une police : libérer l’une serait aussi « dangereux » que de populariser l’autre : ce serait mettre en cause le pouvoir du pouvoir, le langage du langage. Faire une seconde écriture avec la première écriture de l’œuvre, c’est en effet ouvrir la voie des relais imprévisibles, le jeu infini des glaces, et c’est cette échappée qui est suspecte. Tant que la critique a eu pour fonction traditionnelle de juger, elle ne pouvait être que conformiste, c’est-à-dire conforme aux intérêts des juges. Cependant, la véritable « critique » des institutions et des langages ne consiste pas à les « juger », mais à les distinguer, à les séparer, à les dédoubler. Pour être subversive, la critique n’a pas besoin de juger, il lui suffit de parler du langage, au lieu de s’en servir. Ce que l’on reproche aujourd’hui à la nouvelle critique, ce n’est pas tant d’être « nouvelle », c’est d’être pleinement une « critique », c’est de redistribuer les rôles de l’auteur et du commentateur et d’attenter par là à l’ordre des langages. On s’en assurera en observant le droit qu’on lui oppose et dont on prétend s’autoriser pour l’« exécuter ».
Le Vraisemblable critique
Aristote a établi la technique de la parole feinte sur l’existence d’un certain vraisemblable, déposé dans l’esprit des hommes par la tradition, les Sages, la majorité, l’opinion courante, etc. Le vraisemblable, c’est ce qui, dans une œuvre ou un discours, ne contredit aucune de ces autorités. Le vraisemblable ne correspond pas fatalement à ce qui a été (ceci relève de l’histoire) ni à ce qui doit être (cela relève de la science), mais simplement à ce que le public croit possible et qui peut être tout différent du réel historique ou du possible scientifique. Aristote fondait par là une certaine esthétique du public ; si on l’appliquait aujourd’hui aux œuvres de masse, on arriverait peut-être à reconstituer le vraisemblable de notre époque ; car de telles œuvres ne contredisent jamais ce que le public croit possible, si impossible que cela soit, historiquement ou scientifiquement.
L’ancienne critique n’est pas sans rapport avec ce que l’on pourrait imaginer d’une critique de masse, pour peu que notre société se mette à consommer du commentaire critique comme elle consomme du film, du roman ou de la chanson ; à l’échelle de la communauté culturelle, elle dispose d’un public, règne dans les pages littéraires de quelques grands journaux et se meut à l’intérieur d’une logique intellectuelle où l’on ne peut contredire ce qui vient de la tradition, des Sages, de l’opinion courante, etc. Bref, il y a un vraisemblable critique.
Ce vraisemblable ne s’exprime guère dans des déclarations de principe. Étant ce qui va de soi, il reste en deçà de toute méthode, puisque la méthode est au contraire l’acte de doute par lequel on s’interroge sur le hasard ou la nature. On le saisit surtout dans ses étonnements et ses indignations devant les « extravagances » de la nouvelle critique : tout lui paraît « absurde », « saugrenu », « aberrant », « pathologique », « forcené », « effarant ». Le vraisemblable critique aime beaucoup les « évidences ». Ces évidences sont cependant surtout normatives. Par un procédé de renversement habituel, l’incroyable procède du défendu, c’est-à-dire du dangereux : les désaccords deviennent des écarts, les écarts des fautes, les fautes des péchés, les péchés des maladies, les maladies des monstruosités. Comme ce système normatif est très étroit, un rien le déborde : des règles surgissent, perceptibles aux points du vraisemblable que l’on ne peut transgresser sans aborder une sorte d’anti-nature critique et tomber dans ce qu’on appelle alors la « tératologie ». Quelles sont donc les règles du vraisemblable critique en 1965 ?



OEBPS/images/CNL.jpg
Ancewtna





OEBPS/cover/cover.jpg
Roland Barthes

Critique et vérité

Editions du Seuil





