




Nietzsche et la parole
de Zarathoustra



Ateliers populaires de philosophie
collection dirigée par Nathalie Monnin

Cette collection a pour objet de publier des conférences données 
à Rennes par des professeurs de philosophie dans le cadre de la 
Société bretonne de philosophie. La vocation de cette association 
(loi 1901) est de mettre l’exercice de la pensée à la portée de tout 
citoyen, quelle que soit sa formation. Ces textes s’adressent ainsi au 
plus large public.
www.societebretonnedephilosophie.fr

Agrégé et docteur en philosophie, Gabriel Mahéo est l’auteur 
d’Aimer se dit en plusieurs sens publié aux Éditions Apogée dans la 
collection « Ateliers populaires de philosophie ».

ISBN 978-2-84398-554-6
© 2018 Éditions Apogée, une marque de la société
Feuilles de style, Rennes.

Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction,
sous quelque forme que ce soit, réservés pour tous pays.

http://www.societebretonnedephilosophie.fr


Gabriel Mahéo

Nietzsche
et la parole de
Zarathoustra

Brève introduction à la sagesse tragique

Éditions Apogée





5

Introduction

Il y a déjà bien longtemps que la question de la sagesse 
ne préoccupe plus les philosophes, sinon comme un objet 
d’érudition historique. On sait bien que la recherche de la 
sagesse est ce qui a donné son nom à la « philo-sophie » — 
l’amour de la sagesse — et que cette quête n’a eu de cesse 
d’animer Socrate, Platon, Épicure, Épictète ou Spinoza. 
Mais il semblerait que, si elle n’est pas simplement tombée 
dans l’oubli, cette question inaugurale soit aujourd’hui 
devenue quelque peu désuète, reléguée au second plan 
derrière les urgences de l’action et les exigences du savoir. 
Pour autant, la question a-t-elle cessé de se poser ? A-t-elle 
perdu de son acuité au point que nous n’ayons plus à nous 
demander ce qu’il convient de faire de notre vie ?

Mais que faut-il entendre au juste par sagesse ? Tantôt 
on y verra un simple « art de vivre », compris comme une 
manière intelligente de gérer son existence, ce dont on 
puise les sources dans les traditions les plus diverses ; le plus 
souvent, la sagesse se réduit alors à un ensemble de règles et 
de procédés techniques permettant de parvenir au bonheur 
— voire, pour les plus bassement utilitaristes d’entre nous, 
de le « maximiser » en le concevant comme une somme 
de plaisirs. Tantôt, pour les plus métaphysiciens, ce sera la 
quête d’une voie de salut, d’une justification de l’existence 



6

que l’on recherchera dans l’art, dans la connaissance, dans 
l’activité politique, dans le travail, en général sous la forme 
d’un oubli de soi au profit d’une tâche supérieure — ce qui 
rejoint alors certaines problématiques religieuses, notam-
ment chrétiennes. Dans tous les cas, la question de la sagesse 
est directement liée à la vie, au sens que nous voulons lui 
attribuer, c’est-à-dire à la direction que nous lui imprimons 
par nos actes et à la signification que nous lui reconnaissons 
par la pensée. En ce sens, ces différentes acceptions de la 
sagesse s’enracinent toutes dans l’enseignement de Socrate, 
lequel a toujours mis au premier plan de ses préoccupations 
la visée de la « vie bonne », entendue à la fois comme une 
exigence morale et comme un accomplissement existentiel. 
La sagesse est ainsi, depuis Socrate, la question du type de 
vie qu’il convient de choisir : laquelle est juste ? Laquelle est 
digne d’être vécue ?

Il en va donc de tout autre chose que de la seule aspira-
tion au bien-être ou à l’épanouissement personnel : le désir 
de sagesse porte en lui une interrogation sur le sens de la 
vie — de notre vie dans ce qu’elle a de plus concret — qui 
se déploie à un double niveau, théorique et pratique. Il est 
d’abord nécessaire de comprendre la signification de la vie 
afin d’orienter notre conduite — et, inversement, de nous 
conduire de telle sorte qu’il soit possible de comprendre. La 
question de la sagesse implique dès lors celle des valeurs qui 
gouvernent notre vie et qui constituent, en tant que telles, 
l’objet commun de la métaphysique et de la morale : quelles 
sont les valeurs qui doivent guider notre vie et pourquoi ? 
Comment les connaître ? Comment les réaliser ?

Ce sont toutes ces questions que Friedrich Nietzsche 
(1844-1900) a portées à l’incandescence dans une œuvre 
philosophique considérable qui s’étend sur une vingtaine 



7

d’années, entre 1869 et 1889, avant de s’effondrer dans la 
folie. Reprenant à son compte le questionnement socra-
tique originel, Nietzsche le soumet en effet à une critique 
radicale qu’il étend progressivement à l’ensemble de la 
tradition occidentale, aussi bien métaphysique que morale 
ou religieuse. Ainsi commence-t-il, dans La Naissance de la 
tragédie (1872), par s’interroger sur les valeurs respectives 
de la science et de l’art dans leur rapport à la vie, avant 
d’élargir cette interrogation à toutes les dimensions de la 
culture dans les Considérations intempestives (1873-1876), 
et plus spécifiquement à la métaphysique dans Humain, 
trop humain (1878-1879). C’est toutefois dans Aurore 
(1881) que Nietzsche aborde véritablement l’objet fonda-
mental de sa critique, à savoir la morale, ce qu’il poursuivra 
dans Par-delà bien et mal (1886) et dans La Généalogie de la 
morale (1887). Ce que Nietzsche appelle « philosopher au 
marteau » (sous-titre du Crépuscule des idoles, 1888) consiste 
alors à déconstruire, voire à détruire les valeurs anciennes 
lorsqu’elles s’avèrent « contraires à la vie », c’est-à-dire 
lorsqu’elles contribuent à la rabaisser. C’est le cas, en parti-
culier, des valeurs morales véhiculées par le christianisme, 
dont Nietzsche a fait son adversaire de prédilection au 
point d’écrire L’Antéchrist (1888). Mais le marteau est aussi 
l’outil médical du diagnostic qui lui permet de traquer les 
jugements de valeur implicites partout où ils se terrent (par 
exemple dans la science ou dans la métaphysique), dans le 
but d’en dévoiler la signification cachée, et ainsi de mettre 
en question le rapport entre la vie et les valeurs contenues 
dans une théorie ou une pratique déterminées.

La position nietzschéenne du problème de la sagesse 
repose donc sur une démarche critique, qui s’efforce dans 
un premier temps de reconduire les valeurs existantes au 



Dans la même collection

Le Sens de la vie, Gérard Amicel
La Monstruosité. Réflexions sur la nature humaine, Gérard Amicel

De la fragilité de la démocratie. Une lecture de Tocqueville,
Amine Boukerche

La Citoyenneté républicaine face au libéralisme économique, 
Amine Boukerche

L’Expérience du monde, Kévin Cappelli
L’Amour, échec de la philosophie ?, Yvan Droumaguet

Les Machines de Pascal, Anne Frostin
Qui sont les bêtes ?, Didier Heulot

Bernard Stiegler ou le poisson volant, Didier Heulot
Ce que le poète dit au philosophe, Yvon Inizan

Une histoire philosophique de la nature, Patricia Limido-Heulot
Les Arts et l ’expérience de l ’espace, Patricia Limido-Heulot

Aimer se dit en plusieurs sens, Gabriel Mahéo
Qu’est-ce que penser librement ?, Nathalie Monnin

Une histoire de la vérité, Nathalie Monnin
Une morale après Auschwitz, Nathalie Monnin



Conception graphique et réalisation de la couverture : 
Laure Bombail

Coordination éditoriale et mise en page :  
Nathalie Richard

Éditions Apogée
34 rue Frédéric-Le Guyader

35200 Rennes
Tél. : 09 87 11 93 18

contact@editions-apogee.com
www.editions-apogee.com

Publié avec le concours  
de la région Bretagne

et Rennes Métropole

 



mailto:contact@editions-apogee.com
http://www.editions-apogee.com

	Introduction

