LA CONSTRUCTION DU GROUPE COMME
OBJET DE REPRESENTATION

«I1 ne suffit pas de déceler les processus inconscients
qui operent au sein d’un groupe, quelle que soit I’ingénio-
sité€ dont on sache alors faire preuve : tant qu’on place hors
du champ de I’analyse I’image méme du groupe, avec les
fantasmes et les valeurs qu’elle porte, on €lude en fait toute
question sur la fonction inconsciente du groupe. »

J.-B. Pontalis, Le Petit Groupe comme objet, 1963.






© Dunod. La photocopie non autorisée est un délit

1

ORGANISATEURS PSYCHIQUES ET SOCIOCULTURELS
DE LA REPRESENTATION DU GROUPE

a construction du groupe comme objet s’effectue a travers deux syste-

mes de représentation : un systeme psychique dans lequel le groupe
fonctionne comme représentant-représentation de la pulsion, et un systeéme
socioculturel dans lequel le groupe est figuré comme modele de relation et
d’expression.

Chacun de ces systemes comporte des organisateurs spécifiques, soit des
schémes sous-jacents qui organisent la construction du groupe en tant
qu’objet de représentation. Les organisateurs psychiques correspondent a
une formation inconsciente proche du noyau imagé du réve ; ils sont consti-
tués par les objets plus ou moins scénarisés du désir infantile ; ils peuvent
&tre communs a plusieurs individus et revétir un caractere typique, au sens
ou Freud et Abraham parlaient de réves typiques. Ils empruntent a 1’expé-
rience quotidienne et aux modeles sociaux de représentation du groupe le
matériel « diurne » nécessaire a leur élaboration. Les organisateurs socio-
culturels résultent de la transformation par le travail groupal de ce noyau
inconscient. Communs aux membres d’une aire socioculturelle donnée,
éventuellement a plusieurs cultures, ils fonctionnent comme des codes
enregistrant, tel le mythe, différents ordres de réalité : physique, psychique,
sociale, politique, philosophique. Ils rendent possible 1’élaboration symbo-
lique du noyau inconscient de la représentation et la communication entre
les membres d’une société. Ils operent ainsi dans la transition du réve vers
le mythe.

Il est probable que les organisateurs psychiques et socioculturels marquent
certains stades critiques dans le développement de la personnalité et de la
société, qu’ils révelent des niveaux d’intégration que des schemes spécifiques
de représentation (Spitz parlerait d’indicateurs du comportement) permet-
traient d’identifier. Cette hypotheése ne peut étre vérifiée que dans 1’analyse du
processus groupal dans son ensemble.



26 La construction du groupe comme objet de représentation

L’étude de ces organisateurs requiert une méthode appropriée, c’est-a-dire
apte a faciliter leur émergence et leurs effets. Il conviendra, dans cette démar-
che, d’étre attentif a I’hétérogénéité des champs ol se manifeste la représen-
tation du groupe, afin de distinguer les niveaux de structuration et de
fonctionnement des organisateurs.

LES ORGANISATEURS PSYCHIQUES DE LA REPRESENTATION DE L'OBJET-
GROUPE. METHODE D'ANALYSE

Quatre organisateurs

Les organisateurs psychiques consistent dans des configurations incons-
cientes typiques de relations entre des objets. Leur propriété dominante est de
posséder une structure groupale, c’est-a-dire de constituer des ensembles
spécifiques relations entre des objets ordonnés a un but selon un schéma
dramatique plus ou moins cohérent. Les organisateurs psychiques possedent
des propriétés figuratives, scénarisées et proactives : c’est dire qu’ils sont
susceptibles de mobiliser de I’énergie psychique ou tout équivalent physique
ou social de cette énergie.

Je distingue actuellement quatre principaux organisateurs psychiques de la
représentation du groupe : I’image du corps ; la fantasmatique originaire ; les
complexes familiaux et les imagos ; I’'image globale de notre fonctionnement
psychique, soit ce qui correspond notamment aux systémes et instances de la
topique, aux structures d’identification, et a 1’intime perception de notre
appareil psychique. Ces quatre organisateurs constituent les modalités domi-
nantes de la structure psychique groupale d’un individu ou d’un ensemble
d’individus. Si le nombre des organisateurs psychiques est probablement fini,
leurs figures sont extrémement variables d’un individu ou d’un groupe a un
autre. Une typologie des groupes pourraient étre effectuée sur cette base. Il
serait aussi intéressant d’établir les relations d’implication entre les
organisateurs : la fantasmatique originaire implique en effet I’'image du corps
dans son rapport au corps de I’autre, comme la figuration du moi psychique
implique I’image corporelle. Il en est de méme pour les structures identifica-
toires dans leur rapport au narcissisme, aux fantasmes originaires, aux
complexes familiaux et aux imagos.

L’hypotheése que je présente ne postule pas 1’existence d’une pulsion
groupale, comme Slavson avait tenté de 1’imaginer. Il suffit de considérer
qu’il existe des formations psychiques de 1’inconscient qui présentent des
caractéristiques groupales dans leur structure, et que la Gestalt groupe offre
aux pulsions et a leurs émanations une bonne forme, économique en ce
qu’elle permet de figurer des relations préobjectales et objectales établies
dans le psychisme, et d’articuler la groupalité interne avec la groupalité
sociale.



© Dunod. La photocopie non autorisée est un délit

Organisateurs psychiques et socioculturels de la représentation du groupe 27

Représentation et projection de I'objet-groupe

La structure de la représentation, en tant que formation psychique, définit
les conditions méthodologiques de son étude. Je me rallie a I'idée que toute
situation projective contrdlée est appropriée a I’analyse de la représentation et
de ses organisateurs, non seulement lorsqu’il s’agit de constructions subjecti-
ves, mais aussi de constructions collectives ou groupales. Cette méthode
d’analyse suppose que soit établie une articulation clinique et théorique entre
projection et représentation. L’expos€ qui va suivre introduira en outre
I’hypothese présentée dans la seconde partie de cet ouvrage : la construction
de I’appareil psychique groupal est le résultat d’une activité de représentation
projective et introjective de 1’objet-groupe ; une telle construction tend a
ordonner le processus groupal en organisant la transition entre la groupalité
endopsychique et la groupalité sociale.

Représentation et projection sont deux termes qui se rapportent a des
univers différents et dont la psychanalyse a tenté d’établir les relations. Le
terme de projection prend son origine dans la géométrie optique, celui de
représentation est un héritage du vocabulaire de la philosophie classique.
Laplanche et Pontalis (1967), établissant les diverses acceptions du concept
de projection, notent que celle-ci désigne, dans le sens le plus courant,
I’opération par laquelle certains objets sont jetés en avant : ils sont déplacés a
I’extérieur, passant du centre a la périphérie, ou du sujet vers le monde envi-
ronnant. Le sujet attribue et retrouve dans les autres des traits qui lui sont
propres et, de ce fait, ne percoit du monde et de ses objets que ce qu’il en a
lui-méme défini et construit. C’est en ce sens général que la notion de projec-
tion justifie I’usage de techniques projectives.

Dans la théorie psychanalytique, la projection est I’opération par laquelle
le sujet expulse de soi et localise dans des personnes ou des choses, certaines
des qualités, des sentiments, des désirs ou des craintes qu’il méconnait ou
refuse en lui. Ce que le sujet a expulsé a I’extérieur est « retrouvé » par lui
dans le monde. Il s’agit 1a d’une défense tres archaique, qui consiste a cher-
cher (et a trouver) a I’extérieur I’origine d’un déplaisir. En projetant a 1’exté-
rieur les représentations intolérables qui lui font retour sous forme de
reproches, le paranoiaque justifie sa conduite face a cette perception exté-
rieure dangereuse. Ayant repéré ce mécanisme dans I’analyse des cas patho-
logiques, Freud insiste a plusieurs reprises sur sa présence dans les modes de
penser normaux, comme la superstition, I’animisme, la mythologie et les
« conceptions de I’univers ».

Ce processus suppose qu’il existe chez le sujet une différence entre ce qui
est interne et ce qui est externe, une « bipartition au sein de la personne et un
rejet sur ’autre de la partie de soi qui est refusée » (Laplanche et Pontalis,
p. 350). Dans la projection le sujet établit une découpe dans 1’univers de telle
sorte que ce qui lui est intolérable trouve sa place et sa cause dans le monde
extérieur.



28 La construction du groupe comme objet de représentation

On peut cependant penser que la projection n’est pas toujours celle de
I’objet mauvais. La projection des parties bonnes a 1’extérieur s’effectue aussi
pour sauvegarder ces dernieres contre les attaques internes des objets persé-
cuteurs. A propos de la projection inconsciente de 1’hostilité sur les démons,
Freud écrit dans Totem et Tabou (1912-1913) que « la projection n’est pas
uniquement un moyen de défense ; on 1’observe également dans les cas ou il
n’est pas question de conflit. La projection au dehors de perceptions
intérieures est un mécanisme primitif auquel sont soumises également nos
perceptions sensorielles, et joue par conséquent un role capital dans notre
mode de représentation du monde extérieur... La projection externe des
mauvaises tendances explique la conception animiste du monde, et peut-&tre
aussi la superstition et toutes les croyances. Tous ces systemes se sont formés
par un mécanisme dont le prototype est constitué par ce que nous avons
appelé “I’élaboration secondaire” des contenus des réves. N’oublions pas, en
outre, qu’a partir du moment ou le systeme est formé, tout acte soumis au
jugement de la conscience peut présenter une double orientation : une orien-
tation systématique, une orientation réelle, mais inconsciente. Cette derniere
vient de I’idée que les créations projetées des primitifs se rapprochent des
personnifications par lesquelles le poete extériorise sous forme d’individual-
ités autonomes les tendances opposées qui luttent en son a&me. »! Freud
(1915) distingue deux types de représentations en établissant le point de vue
topique qui les spécifie : les représentations de choses, essentiellement senso-
rielles, dérivent de la chose et caractérisent le systeme Ics. Elles sont dans le
rapport le plus immédiat avec la chose et résultent de 1’expérience de satisfac-
tion primitive par laquelle le nourrisson hallucine I’objet de satisfaction en
son absence : par cette re-présentation s’établit pour le nourrisson une équiva-
lence avec I’objet primitif source de plaisir. Ce type de représentation vise a
établir une identité de perception entre 1’objet et son image substitutive.
Commandés par la prévalence du principe de plaisir, les mécanismes du
déplacement et de la condensation tendent a établir cette équivalence dans
I’identité de perception. Une telle représentation fantasmatique (reproduction
hallucinée de 1’objet du désir) constitue pour le nourrisson le mécanisme de
défense le plus archaique du Moi en cours de construction ; il s’agit d’une
défense contre 1’angoisse destructrice, contre la frustration et la perte de
I’objet. La représentation, en son origine, apparait ainsi comme une solution
de rééquilibrage temporaire, par I’investissement de 1’énergie libidinale libre
et en exces — donc anxiogene — sur des souvenirs sensoriels de la chose.

La formation du psychisme franchit une étape décisive par cet établisse-
ment de la représentation de chose comme protection du Moi contre les
atteintes portées a son unité vitale. Dans cette étape de la constitution du

1. Le texte est a rapprocher de la conception anthropomorphique de la seconde topique freu-
dienne. Je reprends cette formulation pour concevoir le groupe comme appareil psychique grou-
pal projeté, et donc d’abord internalisé.



© Dunod. La photocopie non autorisée est un délit

Organisateurs psychiques et socioculturels de la représentation du groupe 29

Moi-tout, les objets extérieurs sont investis comme appartenant au Moi ; le
caractere de globalité du fantasme et des représentations qui en dérivent cons-
titue en un tout indifférencié le sujet, I’objet, le monde interne et le monde
externe. A ce stade du syncrétisme primaire, il n’y a donc pas, & proprement
parler, de sujet ni d’objet. Progressivement les objets sont représentés subjec-
tivement et le monde est construit.

Comment ce rapport Moi-monde extérieur et Moi-Ca est-il concu par
Freud ? Dans le rapport Moi-extérieur, le Moi enverrait, dit-il, une sorte de
pseudopode dans le milieu ambiant, préleverait quelques échantillons de la
réalité et tenterait de retrouver le représentant de la pulsion (soit le sein). La
perception est ici doublée de la représentation. Dans le rapport Moi-Ca, le
représentant de la pulsion dans le Moi devient objet de perception par un
mouvement symétrique inverse, tant et si bien que I’on admettra que la
pulsion, réalité interne, attire les perceptions provenant du corps ou du monde
extérieur pour, les ayant investies et leur donnant ainsi un sens, s’en servir
afin de se faire représenter par elles dans I’appareil psychique : « il n’est pas
de représentation qui ne soit en méme temps représentation d’une réalité
interne et d’une réalité externe », écrit D. Anzieu (1974a). Dans le processus
primaire, les représentations ne sont pas distinctes des perceptions : le
processus psychique secondaire est toujours infiltré par le processus primaire.
Pour s’affranchir du refoulement originaire, le Moi doit « inclure en lui ce
qu’il rejette a I’extérieur » (Major, 1969). Le Moi ne peut en effet se satisfaire
de représentations hallucinatoires, c’est-a-dire de représentations de 1’objet
mangquant : il doit inclure en lui ce qui est rejeté, comme I’ attestent aussi bien
le jeu de la bobine que le processus de symbolisation. R. Major distingue
deux temps dans ce processus : le premier est celui de la séparation de I’inté-
rieur et de I'extérieur, le second celui de la réduplication du dedans et du
dehors.

Les représentations de mot caractérisent le systtme Pcs-Cs régi par le
processus secondaire. La représentation de mot est a rattacher a la conception
freudienne qui lie la verbalisation et la prise de conscience : « c’est en s’asso-
ciant a I'image verbale que I’image mnésique peut acquérir I’indice de
qualité spécifiquement de la conscience », écrit Freud (1915). Cette concep-
tion permet de comprendre la relation et le passage entre les processus et
contenus inconscients (processus primaire, indifférenciation spatio-tempo-
relle, identité de perception, principe de plaisir) et les processus et contenus
conscients (secondaires, différenciation, principe de réalité, identité des
pensées entre elles).

Dans I’interprétation des réves, Freud indique que I’identité de pensée est
en relation avec I’identité de perception : d’une part, I’identité de pensée en
constitue une modification, en ce qu’elle vise a libérer les processus et les
contenus régis exclusivement par le principe de plaisir. D’autre part, cette
modification tend a établir le principe logique d’identité. Toutefois, elle

’

n’annule pas I’identité de perception ; bien au contraire, elle est a son service,



30 La construction du groupe comme objet de représentation

tout comme le principe de réalité est au service du principe de plaisir
puisqu’il établit le différé de la satisfaction immédiate en fonction des
contraintes internes et externes.

Les représentations de mot, en associant I’image verbale a I’image mnési-
que de la chose, établissent le lien entre la verbalisation et la prise de cons-
cience. Pour que la prise de conscience se produise, un surinvestissement de
la représentation de la chose est nécessaire. L’articulation dans le langage
définit ce qui était innommable et qui cesse de 1’€tre en parvenant a la cons-
cience. On voit ainsi que le refoulement refuse sa traduction en mots, ou
d’une maniere plus générale, en signes, a une représentation inacceptable par
la conscience. La verbalisation permet, par la prise de conscience, une action
transformatrice et rationnelle dans la réalité ; mais elle constitue aussi la
réalité elle-méme du fait de son allégeance au fantasme inconscient.

La représentation n’est pas autre chose que cette articulation, que ce lieu
de communication, que cette passe pour exprimer 1’ineffable et 1’invisible :
mouvement entre le dedans et le dehors, 1'intérieur et 1’extérieur, 1’incons-
cient et le conscient, le passé et ’avenir. La représentation est portée par le
fantasme qui la dynamise, mais en elle s’associent les défenses que le sujet
met en ceuvre contre ’irruption du fantasme. Le noyau imageant de la repré-
sentation, en raison de sa position topique articulaire qui la constitue en
formation de compromis, exprime le fantasme et suscite la résistance ; en ce
qu’elle suscite la résistance I’image mobilise les forces mémes du
refoulement : ce contre quoi le Moi exerce ses forces de répulsion est cela
méme qui le menace et dont il a a se défendre : non seulement le retour du
refoulé (le déplaisant, I’interdit, le désorganisant...), mais aussi 1’assaut du
processus primaire et, plus fondamentalement, la manifestation du désir dont
témoigne I’insistance de I’imaginaire.

La représentation n’est donc pas seulement le contenu d’une activité de
construction mentale du réel ; elle est aussi processus cognitif correspondant
a cette activité. L’ objet représenté est une image, résultat d’un travail psychi-
que de représentification de ce qui, dans le temps et I’espace désormais cris-
tallisés par I’image, a fait défaut au sujet.

L’image qu’analyse la phénoménologie (en terme d’intention imageante et
de rapport imageant) apparait dans sa position médiatrice, entre le sujet et
I’objet, le passé et I’avenir, le concret et I’abstrait, I’inconscient et le cons-
cient.

L’image est ainsi le support d’une recherche incessante : retrouver 1’objet
du désir dans le monde extérieur. C’est dans ce mouvement que 1’image est
préfiguration, anticipation : elle est ce qui tend et qui insiste a devenir réel.
Chaque fois que nous nous trouvons en situation d’insécurité, de frustration,
de manque, le recours a I’image exprime la recherche d’une réponse, d’un
retour a I’unité, d’une réduction de la tension pour reconstituer 1’équilibre
interne. Mais I’image est aussi ce qui résiste : a admettre la perte de 1’objet, a
reconnaitre 1’objet du désir, a lever I’illusion de la coincidence.



© Dunod. La photocopie non autorisée est un délit

Organisateurs psychiques et socioculturels de la représentation du groupe 31

Comment établir le lien entre projection et représentation ? Doit-on dire
que toute projection est une représentation, et inversement ?

La relation entre projection et représentation n’est pas a situer dans un
méme cadre théorique : en témoigne la théorie freudienne de 1’hallucination
et du réve comme projection. Dans I’article qu’ils consacrent a la notion de
projection, Laplanche et Pontalis (1967) posent la question : « Si c’est le
déplaisant qui est projeté, comment expliquer la projection d’un accomplisse-
ment de désir ?» On sait que la réponse de Freud (1917) réside dans la
distinction de la fonction du réve et de son contenu : le réve accomplit un
désir agréable mais sa fonction primaire est défensive ; « un réve est donc,
entre autres choses, aussi une projection, une extériorisation d’un processus
interne ». Mais le réve est aussi une représentation qui, mettant en ceuvre les
processus de condensation, de déplacement et de symbolisation, trouve son
objet sur le mode de I’hallucination primitive, assurant ainsi le fonctionne-
ment psychique lui-méme.

Par la projection, le sujet établit une découpe de 1’univers de fagcon a
placer dans le monde extérieur ce qui, en lui, est source de déplaisir. Doit-
on dire alors que la projection serait une représentation de la frontiere sujet-
objet, puisque quelque chose du sujet est placé a I’extérieur, et que la repré-
sentation serait comme la carte, irriguée d’affects, du monde extérieur dans
le sujet ? Cette symétrie révele-t-elle une identité de mécanisme et
d’effets ? Pour tenter de répondre a cette question, il nous faut revenir au
processus de différenciation intérieur-extérieur c’est-a-dire a la construc-
tion du «je «et a ’opposition linguistique qui permet d’appréhender la
différence sujet-monde. Nous avons vu qu’en l’état d’indifférenciation
primitive, la représentation est investie au lieu et place de I’objet défaillant
et qu’elle restaure ainsi 1’unité vitale du Moi-tout. Le stade du miroir, en
anticipant sur I’unité du corps propre, permet une premiere différenciation
sujet-monde, et cette différenciation s’appuie sur le couple projection-intro-
jection. Parallélement, et a travers les étapes des identifications imaginai-
res, se développe I’acquisition du langage ; ainsi la possibilité de fabriquer
des représentations de mot est contemporaine de la consolidation des syste-
mes Pcs et Cs, de la mise en place des identifications spéculaires, puis du
dégagement de celles-ci.

La projection est une sorte de périphrase, elle manifeste un comportement
de détour. Si la projection est bien I’acte d’expulsion hors de soi d’une chose
déplaisante, cette chose exclue se retrouve dans le monde, sur autrui, sur tel
objet, et donne lieu a une représentation, investie du méme quantum d’affect
qui motive la projection. Ce nouvel investissement « évite » le conflit ou le
déplaisir initial. Le monde est alors stabilisé, comme il I’est dans la stéréoty-
pie, la superstition, I’animisme ; comme il ’est, pour le paranoiaque ou le
phobique, chez qui le refoulement de la représentation se maintient par le
contre-investissement d’une représentation substitutive, qui s’étoffe et finit
par s’étendre 2 tous les éléments d’une situation. Si c’est bien le principe de



32 La construction du groupe comme objet de représentation

plaisir qui est a ’origine de la projection, deés que celle-ci est effectuée, le
projeté est dans le réel extérieur, et il est aussitdt soumis au principe de réalité
pour le sujet. Cette projection réintégrée sous forme d’une représentation
investie et signifiante est déterminante dans la réalité des conduites. L inser-
tion des représentations dans la réalité constitue la culture, c’est-a-dire le
réseau des représentations collectives ordonnées aux fonctions sociales de
communication, d’échange, d’identification et de transformation.

On voit alors que les représentations interviennent a un autre niveau et
dans d’autres fonctions que la projection. Elles constituent un élément fonda-
mental de I’élaboration de la conduite individuelle et du processus d’indivi-
duation. La projection, mécanisme de défense, est reprise par la
représentation qui I’intégre dans un processus de développement et d’adapta-
tion stable. La projection est un fait de 1’inconscient et elle est constituée par
le langage en un langage qui manifeste, dans la représentation, le style du
sujet. Toute projection s’objective ou se matérialise dans une représentation,
mais ce qui fonde la projection n’est pas le produit, trace ou objet, c’est le
processus interne de défense. Ceci est confirmé par les données génétiques
sur la construction de la personnalité : la représentation est une structure de
fonctionnement, alors que la projection est un mécanisme de défense. La
difficulté de distinguer ces deux termes n’est pas étrangeére au fait qu’au
niveau du vécu synchronique nous ne voyons plus la différence, la projection
semble inclue par la représentation.

Cet avant-propos théorique introduit a la présentation de la méthode. La
représentation, en ce qu’elle re-présente, est a la fois tributaire de la réalité
endopsychique — étayée sur le corps — et de la réalité externe avec laquelle
elle entre en conflit ou compose. Il est possible de considérer que les repré-
sentations du groupe sont construites a partir des expériences infantiles
dont les formulations psychiques les plus rudimentaires sont élaborées dans
le travail du fantasme et dans celui des théories sexuelles infantiles : ces
premicres représentations psychiques de la réalité interne et externe (et
d’abord la famille, les parents, la fratrie) régissent la représentation du
groupe. L’étude des représentations, de leurs allégeances aux fantasmes et
de leurs adhérences aux conflits infantiles, n’est possible qu’a la condition
que s’effectue le passage de 1’objet interne a sa représentation. Pour étre
appréhendé comme objet de représentation, le groupe doit s’étre constitué
en objet interne : le groupe représenté comporte alors des aspects de simili-
tude avec son prototype inconscient, mais aussi des aspects de différence.
Tant que les objets coincident, ils ne peuvent en effet étre élaborés en repré-
sentation. Une condition préalable est que la communication entre les
instances psychiques différenciées soit possible : autrement dit que 1’acti-
vité cognitive du Moi soit constituée et qu’elle ne soit pas barrée par des
mécanismes de défense trop puissants contre les injonctions du Ca et du
Surmoi.





