
        
            
                
                    
                        [image: Couverture]
                    

                

            

        

    
    
      
        
          Le bouddhisme et ses normes

          Traditions - modernités

        

        Raphaël Liogier (dir.)

      

      
        
          
            
              
                	DOI : 10.4000/books.pus.14961

                	Éditeur : Presses universitaires de Strasbourg

                	Lieu d'édition : Strasbourg

                	Année d'édition : 2006

                	Date de mise en ligne : 28 mai 2019

                	Collection : Société, droit et religion

                	ISBN électronique : 9791034404124

              

            

            
              
                
                  [image: OpenEdition Books]
                
              

              
                http://books.openedition.org
              

            

          

          
            
              Édition imprimée

              
                	Date de publication :  1 janvier 2006

                	ISBN : 9782868202901

                	Nombre de pages : 192

              

            

             

          

        

      

      
        Référence électronique

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          LIOGIER, Raphaël (dir.). Le bouddhisme et ses normes : Traditions - modernités. Nouvelle édition [en ligne]. Strasbourg : Presses universitaires de Strasbourg, 2006 (généré le 04 juin 2019). Disponible sur Internet : <http://books.openedition.org/pus/14961>. ISBN : 9791034404124. DOI : 10.4000/books.pus.14961.    

      

      
        Ce document a été généré automatiquement le  4 juin 2019. Il est issu d'une numérisation par reconnaissance optique de caractères.

        
          © Presses universitaires de Strasbourg, 2006

          Conditions d’utilisation : 
http://www.openedition.org/6540

        

      

    

  
    
      
        
	Contrairement au préjugé occidental d'un culte asocial pour ne pas dire libertaire, le bouddhisme dans ses différentes écoles fut en réalité fortement impliqué dans la vie sociale et politique des régions qu'il a traversées. Un autre cliché est de ne voir dans cette religion qu'une spiritualité, presque une hygiène de vie, faite de méditation dénuée de règles morales et juridiques. Cet ouvrage entend se dégager de telles idées reçues en présentant les sources des normes bouddhiques, celles qui régissent la communauté monacale bien sûr, mais aussi celles qui s'adressent aux laïcs, relatives à la famille, à la sexualité, au comportement personnel, au travail, à la propriété, au commerce, aux relations entre religion et politique. Il entend montrer que du Tibet au Japon en passant par la Chine, les écoles bouddhistes se sont inscrites dans des contextes culturels qu'elles ont influencés mais qui ont aussi été influencés par elles. Ces interactions entre religion et cultures se reflètent dans le miroir des normes, jusqu'à la rencontre avec la modernité occidentale, cause pour certains d'une déformation si ce n'est d'une dénaturation du message bouddhique originel. Mais l'origine n'est-elle pas toujours mythique ? Ceux qui cherchent à réhabiliter une tradition ne tombent-ils pas, sans le savoir, dans le travers qu'ils voudraient éviter : la reconstruction de normes qui leur paraissent plus adéquates, autrement dit mieux adaptées à leur situation actuelle ?

	Les auteurs ont tenté de faire reposer ces questions sur des recherches historiques, juridiques et sociologiques.

      

      
        
          Raphaël Liogier

          
	Professeur des universités et Directeur de l'Observatoire du religieux à l'IEP d'Aix-en-Provence, a notamment publié Le bouddhisme mondialisé. Une perspective sociologique sur la globalisation du religieux (Paris, Ellipses, 2004) et Une laïcité légitime. La France et ses religions d'État (Paris, Entrelacs, 2006).

        

      

    

  
    
      Sommaire

      
        	
          
            Préface
          

          Francis Messner

        

        	
          
            Première partie. Cohérences et sources des normes bouddhiques
          

          
            	
              
                
                  La cohérence des normes bouddhistes
                
              

              Raphaël Liogier

            

            	
              
                
                  Le Vinaya : source et légitimité de la communauté bouddhiste
                
              

              Hubert Durt

              
                	
                  I. Aperçu sur le Bouddha et la communauté primitive
                

                	
                  II. Contenu de la discipline
                

                	
                  III. Pluralité des codes
                

                	
                  IV. Propagation du Vinaya en Chine
                

                	
                  V. Rôle du Vinaya
                

                	
                  VI. Place des dévots laïcs et définition de la « religion »
                

                	
                  VII. Influence du Vinaya
                

                	
                  VIII. Vinaya et société
                

                	
                  IX. Vinaya et droit pénal
                

              

            

          

        

        	
          
            Deuxième partie. Diversité historique et culturelle des normes bouddhiques
          

          
            	
              
                
                  Le monastère bouddhiste et la société civile : source du droit foncier tibétain
                
              

              Fabienne Jagou

              
                	
                  I. La relation de chapelain à donateur
                

                	
                  II. Les relations de la société civile vers le monastère : expression du droit foncier
                

                	
                  III. Les relations du monastère vers la société civile : le cas du monastère de tashilunpo
                

              

            

            	
              
                
                  Le bouddhisme et le droit en Chine
                
              

              Paul Magnin

              
                	
                  I. Une référence obligée à l’empereur
                

                	
                  II. Les religieux sont-ils soumis au respect dû à l’empereur ?
                

                	
                  III. Le contrôle de la communauté monastique
                

                	
                  IV. Les peines civiles infligées aux moines
                

                	
                  V. Les critiques de Xun Ji en 547
                

                	
                  VI. La vision bouddhique chinoise du rapport des moines avec la société, suivant les phases d’infidélité à la Loi bouddhique
                

                	
                  VII. Une codification des sanctions bouddhiques dans l’au-delà
                

              

            

            	
              
                
                  Droit et bouddhisme au Japon
                
              

              Frédéric Girard

              
                	
                  I. Le régime des codes à l’époque ancienne
                

                	
                  II. La constitution de Shōtoku taishi
                

                	
                  III. Les Codes
                

                	
                  IV. Nara
                

                	
                  V. Heian
                

                	
                  VI. Epoque de Kamakura
                

                	
                  VII. Epoque d’Edo
                

                	
                  VIII. Depuis Meiji
                

                	
                  Chronologie
                

              

            

          

        

        	
          
            Troisième partie. Acculturations modernes des normes bouddhiques
          

          
            	
              
                
                  Peut-on parler des Droits de l’Homme dans le bouddhisme ?
                
              

              Stéphane Arguillère

              
                	
                  I. Point de vue théorique
                

                	
                  II. Point de vue pratique
                

              

            

            	
              
                
                  Orientations idéaltypiques bouddhistes en contexte occidental
                
              

              Raphaël Liogier

              
                	
                  I. Du culte du néant à l’interdépendance universelle
                

                	
                  II. Vers des idéo-types de bouddhistes occidentaux
                

                	
                  III. Ni moine, ni laïc
                

                	
                  IV. Bouddhisme et droit public
                

                	
                  V. Bouddhisme engagé et modernisation des normes
                

                	
                  VI. Les voies humanistes modérées et vitalistes radicales
                

              

            

          

        

        	
          
            Liste des auteurs
          

        

      

    

  
    
      
        
          Préface

        

        Francis Messner

      

      
        
           Certaines variantes du bouddhisme exercent une incontestable fascination sur une frange importante de la population occidentale. Cet intérêt, qui correspond à des attentes bien ciblées de religiosité, parfois déclinées en demandes ponctuelles à satisfaire rapidement, s’inscrit dans la logique contemporaine du marché religieux. Ce contexte, propice au consumérisme spirituel, n’est guère favorable à l’investigation savante des doctrines et bien moins encore des normes et règles bouddhiques. C’est pourtant sur cette thématique austère des relations entre droit et religion que Raphaël Liogier a concentré ses efforts en mettant en œuvre une recherche collective de grande ampleur présentée de manière cohérente en trois séquences.

           La première s’applique à la présentation des sources des systèmes normatifs bouddhiques dont la légitimité, la « canonicité » et la cohérence résultent d’une longue évolution historique. Une deuxième partie est consacrée aux accommodements nationaux de ce droit interne des religions dont les applications sont différenciées selon les pays. La troisième séquence, enfin, traite d’une acculturation résultant de la collision des règles bouddhiques avec l’Occident contemporain.

           Le bouddhisme et ses normes est un ouvrage de référence unique en son genre qui complète fort utilement la série de publications issues des travaux de l’unité mixte de recherche PRISME–Société, Droit et Religion en Europe. L’étude des systèmes normatifs propres aux confessions religieuses par des membres de cette équipe a donné lieu à plusieurs ouvrages collectifs sur le droit hébraïque1, le droit ecclésial protestant2 et le droit islamique3.

           Par ailleurs, plusieurs dossiers ont été publiés, dans la perspective d’une comparaison des droits et des règles propres aux confessions religieuses, dans la Revue de droit canonique sur les thèmes suivants : le statut des ministres du culte et des édifices cultuels4, le secret dans les religions5, la qualification des phénomènes dits sectaires6 et le droit pénal7.

           L’étude des droits internes des religions n’est pas un exercice désuet réservé à quelques érudits. Elle fait partie intégrante de l’approche scientifique du phénomène religieux dont les aspects normatifs et institutionnels sont des éléments déterminants pour la compréhension du fonctionnement et de l’organisation des groupements religieux.

           À ce titre, l’ouvrage publié sous la direction de Raphaël Liogier contribuera sans conteste à une intelligence exhaustive du bouddhisme. Pour les juristes, les spécialistes des droits des religions et les canonistes, il s’imposera comme un instrument indispensable à une bonne compréhension de la thématique des droits internes comparés des religions.

        

        
          Notes

          1  Frank Alvarez-Pereyre et Lionel Panafit (dir.), Le droit interne hébraïque, Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 2004, 122 p.

          2  Francis Messner et Solange Wydmusch (dir.), Le droit ecclésial protestant, Strasbourg, Éditions Oberlin, 2001, 143 p.

          3  Franck Frégosi (dir.), Lectures contemporaines du droit islamique. Europe et monde arabe, Strasbourg, Presses universitaires de Strasbourg, 2004, 256 p.

          4  Ministres et lieux de culte, Revue de droit canonique, t. 47/2, 1997.

          5  Le secret dans les religions, Revue de droit canonique, t. 52/2, 2002.

          6  Les sectes, Revue de droit canonique, t. 51/1, 2001.

          7  À paraître, 2006.

        

        
          Auteur

          
            Francis Messner

            
              Directeur de l’UMR PRISME, Université Robert Schuman/CNRS
            

          

        

      

    

  
    
      
        
          Première partie. Cohérences et sources des normes bouddhiques

        

      

    

  
    
      
        
          
            La cohérence des normes bouddhistes
          

        

        Raphaël Liogier

      

      
        
          I. Droit et normativité

           Nous avons préféré employer le terme de normativité plutôt que celui de droit. L’idée de droit suppose un sujet de droit. Or, le concept de Sujet est, en contexte bouddhiste, extrêmement paradoxal. Dans le bouddhisme dit Ancien, ou Voie des Anciens (Theravada), on parle d’Anatta (non-âme)1, dans le Grand Véhicule (Mahayana) on évoque la Sunyata, vacuité des dharmata, les éléments qui composent le réel. L’être ne serait qu’une agrégation inconsistante d’éléments eux-mêmes inconsistants, c’est-à-dire impermanents, inexistants en eux-mêmes. Les succès actuels occidentaux de cette religiosité, qui sont plus idéologiques que pratiques2, relèveraient de l’atomisation ou éclatement du croire contemporain pour reprendre une expression chère à la sociologue Danièle Hervieu-Léger3. Cette atomisation serait une conséquence de l’individualisme qui résulte de l’évolution de la modernité vers ce que certains nomment la postmodernité4. Le sacre philosophique du Sujet pensant puis de sa volonté autonome, dont découle l’idée d’une société fondée non pas sur des relations patrimoniales mais contractuelles5, a effectivement évolué vers une perte de légitimité des institutions traditionnelles, y compris et a fortiori des religions traditionnelles telles que le christianisme. L’attirance pour les formes bouddhistes de religiosité viendrait donc d’une certaine évolution de l’individualisme occidental, alors même que le bouddhisme, dans ses différentes orientations, n’accorde pas une importance centrale à l’individu en tant que tel. On pourrait même soutenir, avec quelques raisons, qu’une des entreprises bouddhistes fondamentales est de dissoudre l’illusion d’un individu, d’une structure indivisible autonome, et de la ramener à ses multiples divisions, autrement nommées agrégats. Il faudrait, par conséquent, parler d’un dividu plutôt que d’un individu. Dans l’école la plus « individualiste »6, celle des Pudgalavadin, le mot pudgala que l’on traduit parfois par « personne » signifie plus exactement « porteur de fardeau ». Cette voie découle du raisonnement suivant : s’il y a un fardeau, la souffrance (dukkha)7, il y a forcément quelqu’un pour porter ce fardeau, un pudgala. Même chez les Pudgalavadin le Sujet – tout relatif qu’il est puisqu’il reste défini en négatif, relativement à ce qu’il subit – n’est en rien porteur de droit mais tout au plus de la souffrance inhérente à sa condition d’être animé.

          II. Droit de l’homme et droit des êtres animés

           Il faut encore rappeler que les théories du Sujet renvoient dans la pensée occidentale à la théorie des Droits de l’Homme qui succède aux doctrines du droit naturel, qui, elles-mêmes, ne sont compréhensibles que dans le contexte spécifique du monothéisme biblique, en particulier dans son évolution chrétienne8. L’Homme tient, dans la perspective biblique, une place spécifique qui le différencie par nature des autres êtres animés et lui confère un pouvoir et une légitimité par essence supérieure au reste de la création. Dans le christianisme, cette position privilégiée est exacerbée par l’incarnation, divinisation de Jésus. Le divin prend forme humaine en s’incarnant dans un individu. L’Absolu s’incarne dans l’histoire9 à travers la figure humaine d’un sauveur. Le discours sur l’humanité de l’homme peut être considéré comme une évolution christologique, la christologie se rapportant aux discours et aux controverses sur la divinité de Jésus. Cette question de l’humanité de l’homme, autrement dit de son eccéité10, n’est pas pertinente dans la logique bouddhiste.

           Si différence essentielle il y a, elle ne se situe pas entre l’animal et l’homme, mais plutôt entre les êtres animés (sattva) et les autres formes non animées. Que l’on soit une bête, un démon (ou un demi-dieu : asura) ou un dieu (deva) on est doué d’un esprit récepteur-producteur, d’une structure mentale (Citta) qui peut, soit vivre dans l’aveuglement (avidja) et la souffrance (dukkha), soit accéder à la connaissance ou sagesse transcendante (panna) qui lui donnera accès à un état de félicité transcendante (nirvana). Cette distinction entre le vivant et l’inerte – le vivant comprenant toute structure douée d’un système cognitif, c’est-à-dire d’un processus de traitement mental (avec une certaine ambiguïté concernant le règne végétal), l’inerte comprenant toutes les structures non mentales11 – pourrait à la limite justifier non pas un humanisme mais un animisme, nullement cependant dans le sens qui est habituellement attribué à cette expression12. Il ne semble dès lors pas étonnant que l’idéologie du bouddhisme occidentalisé vienne nourrir les réflexions des tenants de l’écologie profonde (deep ecology)13, pour lesquels le vivant dans son ensemble bénéficie des mêmes droits et devoirs que ceux des humains. Dans une certaine mesure, les humains, en tant que forme la plus consciente, seraient porteur d’une responsabilité supérieure dans la sauvegarde des équilibres universels. L’idée bouddhiste de souffrance universelle fournit un critère à cette responsabilité. Elle permet en outre le développement d’une idéologie de l’égalité de condition dont on peut déduire une critique juridique et sociale : la suprématie masculine sera ainsi remise en cause à travers l’éco-féminisme.

           Que ces interprétations soient fondamentalement modernes et occidentales, quasi-incompréhensibles dans la grammaire mentale du bouddhisme traditionnel, ne regarde en rien notre propos. Nous avons cherché, à travers les multiples contributions de cet ouvrage, à repérer les configurations normatives du bouddhisme, qui ne saurait, en l’état actuel se limiter à sa tradition plusieurs fois millénaires. Il est à souligner de surcroît, que les contextes sociaux, politiques et culturels ont déjà déformé et reformé à multiples reprises cette « tradition originelle ». Nous pensons à simple titre d’illustration au Tibet, pays montagnard dans lequel le droit foncier fut presque entièrement déterminé par les relations entre les monastères et la paysannerie ; les premiers se comportant comme les seigneurs des seconds. Nous ne jugeons pas ce type de situation juridique mais nous nous contentons de les présenter.

          III. Ni alpha, ni oméga

           Il faut bien, néanmoins, commencer par décrire la situation juridique originelle du bouddhisme. Cette dernière est indissociable de son contexte culturel indien, c’est-à-dire, socio-politiquement, du système des castes14. Ce système social découle d’une cosmogonie dans laquelle l’univers n’a pas été créé une fois pour toutes et ne s’achemine pas vers des fins dernières définitives, contrairement au modèle général des monothéismes occidentaux. Le temps n’a ni commencement ni fin mais évolue dans des cycles ou ères (yuga), ce que nous appelions jadis des éons : périodes de temps incommensurables à nos mesures modernes. C’est ainsi que certaines écoles bouddhistes, particulièrement du Grand Véhicule, affirment l’existence de différents types de bouddha correspondant à différents types d’enseignement adaptés à leurs ères respectives. Les mouvements nichéristes15 justifient leur orthodoxie bouddhiste relativement à la période des « derniers jours de la Loi ». Selon la cosmogonie indienne, nous serions en plein Kali Yuga16, ère de destruction, d’effondrement des valeurs, l’ère du soleil couchant, de l’Occident au sens temporel, relativement à la fin de la course du soleil, mais aussi au sens géographique et civilisationnel. Mais ces temps ont aussi leur aspect positif : nous sommes à la pointe de cet éon, par conséquent au seuil d’une prodigieuse régénération, un renouvellement profond qui n’aura été possible qu’en raison du chaos radical qui l’aura précédé. Ces ères sont appelées Kalpa par les bouddhistes. Celle que nous vivons est d’ailleurs réputée très favorable17.

           Nous évoluons ici, bien entendu, dans une géographie mentale, c’est-à-dire à travers des structures mythiques donatrices de significations. Ceci explique que la circulation de prophéties attribuées à divers êtres divins, boddhisattva cosmiques, tel que Padmasambhava, figure emblématique du panthéon tibétain qui aurait proclamé que lorsque le bouddhisme sera chassé du Tibet il se répandra alors en Occident ; d’autres voient dans le fait que Maitreya, le Bouddha des temps futurs, soit parfois représenté assis sans avoir les jambes croisées, le signe évident du développement du Dharma18 en terre occidentale.

          IV. Le holisme hiérarchique hindouiste : contexte génétique du bouddhisme

           À cette conception cyclique de la vie collective se superpose une conception cyclique de la vie individuelle. Les êtres vivants sont enfermés dans des cycles infinis pour lesquels la mort n’est qu’un moment, certes fondamental, mais non définitif. Nous avons là une norme socio-existentielle fondamentale de la civilisation indienne : de même que l’univers n’a ni commencement ni fin, que la civilisation n’a ni commencement ni fin, les êtres vivants eux aussi, n’ont ni commencement ni fin. Cette infinité, cet « éternel retour » est englobant, aucun moment n’est indépendant, aucune partie de la réalité n’est autonome mais s’intégre à un tout. À l’échelle sociale, cela signifie que chacun suit la course de ses propres cycles à l’intérieur de cycles plus vastes. La condition sociale actuelle de chacun est la juste continuité de sa vie antérieure. Le système des castes reflète la juste condition socio-existentielle de chacun. Aucune revendication individuelle n’est même compréhensible à l’intérieur de ce cosmos social. Les hiérarchies déterminées par la naissance ne sont pas transgressibles. Le Tout précède l’élément, et en particulier bien entendu, l’individu. Louis Dumont a qualifié cette situation de holisme hiérarchique19 : la personne est un homo hierarchicus compris et englobé dans un Tout, n’existant que par ce Tout, à la différence de l’individu moderne, qui est un homo eaqualis, qui dispose d’une volonté autonome, qui va de pair avec un statut juridique égalitaire20. Dans ce dernier cas, le Tout ne se constitue, du moins idéologiquement, que par l’expression de la pluralité des volontés individuelles, la société ne préexiste pas aux individus ; c’est la raison pour laquelle certains ont pu considérer qu’il y avait un contrat social à l’origine de la société, ce qui suppose la constitution du collectif à partir de l’expression de la volonté individuelle. L’individu a des droits, la société n’est là que pour les garantir. Dans le modèle holiste, la société est supérieure et antérieure en essence, la société dans sa structure a tous les droits, rien n’est plus important que sa conservation, surtout pas une quelconque de ses composantes. Intégrée à un Tout, la personne est plus définie par ses devoirs envers la société que par ses droits face à la société. C’est ainsi que le système indien comprend une multitude de devoirs positifs et négatifs pour chaque personne, envers son père, sa mère, son frère, sa sœur, son oncle, sa tante, les membres des autres castes, etc. L’émergence du bouddhisme est indissociable de ce contexte traditionnel.

          V. Remise en cause du holisme hiérarchique hindouiste

           Cependant, le bouddha en instituant une Sangha (communauté de moines) est indéniablement en rupture avec le holisme hiérarchique de la société de caste, car en effet cette communauté rassemble des individus de toute naissance, même s’il ne sont pas Brahmane, ce qui était d’ailleurs le cas du prince Siddhârta qui était lui-même Ksatriya, membre de la caste guerrière. Le discours du Bouddha remet ostensiblement en cause la distinction raciale entre le pur et l’impur et déclare que la qualité de Brahmane n’est pas naturelle mais s’acquiert. Il ne faut pas néanmoins exagérer l’étendue de cette rupture et se souvenir que le bouddhisme baigne dans une culture indienne à l’intérieur de laquelle l’idée même de Sujet porteur de Droits n’est pas concevable. La logique des devoirs reste ainsi pertinente, à cette différence près qu’ils ne seront plus conçus positivement mais négativement. Nous aurons, à la place de l’ensemble des devoirs, soumission positive aux exigences de la naissance, devoirs de se soumettre au Brahmane en tant que principe transcendant ainsi qu’au Brahmane en tant que prêtre, un ensemble de devoirs négatifs consistant en une multitude d’abstentions : s’abstenir d’envie, de tuer, de voler, etc. Ce régime d’abstention n’a pas à s’extérioriser, à se manifester socialement. Les devoirs négatifs bouddhistes, restant en quelque sorte des engagements intérieurs, sont ce que nous appellerions des vœux. Cet ensemble de vœux plus ou moins développés en fonction de la position de chaque bouddhiste, son avancement sur le chemin, son engagement en tant que moine ou de simple laïc, ne se comprend que dans la visée du Nirvana dans le Theravada ou de la Bodhi dans le Mahayana.

           L’idéal du Nirvana (extinction des souffrances et illusions) ou de la Bodhi (l’éveil transcendant) est la norme fondamentale dont est issue l’ensemble des normes valides en contexte bouddhiste. La notion de norme peut s’entendre dans trois registres : philosophique, sociologique, juridique. Philosophiquement la norme se rapporte au γνῶμων (gnomon), équerre, perpendiculaire, modèle idéal. La norme figure ainsi l’aspiration à réaliser un modèle par le respect de règles conformes. Les préceptes sont les balises qui marquent le cheminement optimal vers l’idéal, en l’occurrence vers l’Éveil. Sociologiquement, la norme renvoie à un type de conduites propres à un groupe ou à une société donnée, intériorisé et partagé, et légitime par rapport à des valeurs. Les valeurs bouddhistes supposent en effet un certain type de conduite. Enfin, juridiquement, les normes sont les règles dont la non observance entraîne des sanctions. Dans le cas bouddhiste cette acception se rapporte presque exclusivement à la normativité intra-communautaire, c’est-à-dire à la régulation monacale. Il n’y a pas de régime de sanction clairement fixé destiné aux fidèles laïcs.

           En toute hypothèse nous devons nous inscrire en faux devant les préjugés courants sur la permissivité bouddhiste et souligner que nous avons un objectif ontologique qui induit la stricte observance de normes concrètes d’intention et d’action, même si le caractère obligatoire n’est pas garanti par un système de sanctions, du moins à l’encontre des laïcs. Il nous faut définir l’idéal dont découlent les valeurs constitutives de la normativité bouddhiste.

          VI. Les quatre nobles vérités et l’idéal du bouddhisme

           Le sermon de Bénarès donné au Parc aux Gazelles près de Bénarès est l’acte fondateur de la nouvelle religion. L’objectif de la dissolution de la souffrance, considérée comme le plus grand mal, y est exposé à travers les quatre nobles vérités.

           La noble vérité de la souffrance (dukkha) : le samsara, le monde commun, est souffrance, car rien n’est stable et permanent, tout est source de déception. Les êtres vivants ont pour lot commun vieillesse, maladie, mort, pauvreté. De cette impermanence fondamentale découle qu’ils ne possèdent aucune identité propre (anatta). Ce qu’il croit être leur Soi n’est qu’un ensemble d’agrégats inconsistants, les cinq Khandas (corps, sensation, perception, notion, conscience) qui se superposent les uns aux autres comme des poupées russes sans recouvrir aucune substance.

           La noble vérité de l’origine de la souffrance, la soif (tana) : l’attachement à l’existence, le désir de durer, ou même le désir d’inexistence qui peut aboutir au suicide. Cet attachement est fondé sur la croyance fallacieuse qu’il y a un Sujet indépendant qui désire. Cette soif samsarique est entretenue par un enchaînement causal (karma) qui fait tourner la roue de l’existence. Les « trois poisons » sont l’énergie de ce cercle vicieux karmique qui entraîne les êtres d’existence en existence, d’une souffrance à une autre : le premier poison est la libido (raga), l’envie, et son corollaire qu’est la frustration, qui engendre le deuxième poison, la haine et la colère (dvecha), qui entraîne le troisième poison, l’aveuglement, la méconnaissance (moha), qui entraîne à nouveau le premier poison.

           La noble vérité de l’extinction de la souffrance (nirvana) : c’est l’acte de foi du bouddhisme originel, qui constitue son idéal : sa fin comme terminaison et comme finalité. La notion de nirvana implique que la souffrance peut être définitivement vaincue, que l’on peut se déférer des contraintes mondaines et atteindre un bonheur transcendant. Nirvana signifie souffler la flamme, autrement dit toute représentation, tout illusion. L’Arhat est celui qui a atteint cet état. Pour les tenants du Grand Véhicule (Mahayana), cet état est encore une illusion même supérieure, car la libération véritable ne peut être égoïstement limitée à une élite de quelques moines, elle ne sera pleinement obtenue que lorsque le cosmos dans son ensemble sera libéré. Chaque bouddhiste cohérent, dans le Grand Véhicule, doit par conséquent faire vœux d’une libération de tous les êtres et s’employer à réaliser cet énorme projet. On appelle ces vœux spécifiques, les vœux de Bodhisattva, « héros de l’éveil » qui s’emploient à tirer les autres êtres vivants du Samsara.

           La noble vérité du chemin qui conduit à l’extinction de la souffrance (magga) : le « sentier octuple » ou « chemin à huit branches » qui est la base de tout régime normatif bouddhiste qui définit la justice ou justesse de l’éthique qui permet de stopper la roue infernale qui entraîne les êtres d’existences en existences. La vérité du chemin, qui conduit à la réalisation de l’idéal du Nirvana ou de la Bodhi, est la clé de l’ensemble des systèmes normatifs issus du bouddhisme.

          VII. Le système normatif général : l’octuple sentier

           Les huit branches du sentier se répartissent en trois catégories, celle de la sagesse (panna), celle de la moralité (sîla) et enfin celle de la concentration (samadhi). La sagesse se divise en trois exigences : la compréhension juste, la pensée juste et la parole juste. La moralité se divise en deux exigences : l’action juste et le moyen d’existence juste. La concentration se divise en trois exigences : l’effort juste, l’attention juste et la concentration juste. Ces huit exigences ont pour finalité d’épuiser le karma. Il n’y a pas stricto sensu de codification générale écrite mais un ensemble de préceptes dont découlent des vœux plus ou moins exigeants, plus ou moins stricts, détaillés et nombreux en fonction du public auxquels ils s’adressent : communs des mortels, fidèles laïcs, moines ou moniales novices, moines ou moniales mineurs, moines ou moniales majeurs21. Il s’agit par la pratique des préceptes de rompre la réaction en chaîne du karma. La meilleure traduction de karma est sans doute d’ailleurs le complexe action/réaction. Afin d’épuiser le karma, la meilleure attitude à la fois physique, verbale et mentale est le détachement. Le détachement se pratique concrètement en s’abstenant d’actes négatifs. La base de la régulation bouddhiste est ainsi constituée de dix interdits, qui doivent être plus entendus comme des abstentions, producteurs de mérites. Nous avons là une sorte de décalogue bouddhiste divisée en trois parties : les interdits corporels, puis les interdits verbaux, puis les interdits mentaux. Soulignons que ces trois registres sont considérés comme les trois canaux par lesquels se nourrit le karma.

          VIII. Le décalogue bouddhiste

           Les interdits corporels sont au nombre de trois. Il s’agit de s’abstenir de tuer, de s’abstenir de voler et enfin de s’abstenir de rapports sexuels « illégaux » dans le sens d’« anormaux ». Ce dernier interdit se rapporte en particulier à des activités sexuelles inappropriées parce qu’entraînant des souffrances physiques ou morales, par exemple l’humiliation, pour l’un ou l’autre des partenaires, ce qui relance à la fois pour l’humilié et pour l’exécutant la dynamique des trois poisons22. C’est ainsi, qu’en général, il convient de s’abstenir de fellation, de sodomie et autres pratiques qui consistent à pénétrer des « orifices inappropriés ». Il convient de s’abstenir strictement de rapports sexuels avec des prostituées, avec la femme ou le mari d’autrui, avec un frère ou une sœur, avec des animaux, et bien sûr avec un partenaire non consentant23.

           Les interdits verbaux sont au nombre de quatre. Le premier d’entre eux est de s’abstenir de mentir, ou plutôt, doit-on dire, de tromper. Le bouddha historique lui-même pouvait donner des réponses différentes en fonction de l’interlocuteur auquel il s’adressait. Ce qui compte, ce n’est pas de dire une vérité formelle mais de tenir compte de ce que l’interlocuteur est capable ou tout simplement accepte de comprendre. Prenons un exemple : si un malade désespéré demande ce qu’il a vraiment et qu’on lui répond brutalement, sous prétexte de lui dire la vérité, qu’il est atteint du cancer, compte tenu de son état de désespoir psychique il interprétera cette vérité formelle comme une condamnation ou même comme s’il était déjà mort, ce qui fondamentalement est faux, mais qui pourrait bien en revanche accélérer son trépas. Il convient donc de s’exprimer auprès du malade en lui divulguant ce qui sera interprété, compte tenu de sa position psychique, comme le plus proche de la réalité sans pour autant engendrer des conséquences négatives pour lui. La vérité formelle peut donc être source d’une plus grande illusion, livrant une personne à ses peurs et fantasmes. En résumé, on dira que la vérité réside dans la relation verbale elle-même. Même si le bouddhiste peut se tromper dans ses interprétations de ce qu’il convient de dire ou de ne pas dire, il ne doit tout au moins jamais se dessaisir de sa responsabilité vis-à-vis d’autrui au nom d’une « authenticité » purement formelle. C’est une des raisons pour lesquelles les bouddhistes distinguent très nettement la vérité d’enveloppement toujours variable dans ces multiples formalités (Samutti) et la vérité absolue ou du sens suprême, de toute façon incommunicable (Paramartha). Les trois interdits verbaux qui suivent directement l’interdit plus général de ne pas mentir, illustre le primat de la responsabilité dans la relation verbale. Il s’agit de s’abstenir de faux rapports, de s’abstenir de dures paroles et enfin de vains bavardages.

           Les interdits mentaux sont au nombre de trois : s’abstenir d’envie, de mauvais vouloir et de vue erronée. Il serait plus correct de dire s’abstenir de se placer en situation d’envie, autrement dit éviter la tentation ou tout au moins travailler à ne pas s’attacher à des objets extérieurs. Ce dernier registre d’interdit est le niveau le plus subtil, le plus intérieur, qui est l’aboutissement de l’ensemble du système normatif. Celui, qui est capable de s’abstenir de vue erronée, a dépassé toute illusion, ne peut plus éprouver de l’envie, n’a aucune raison de proférer de vains bavardages, d’entretenir de faux rapports, de tromper, et encore moins de violer, de voler ou de tuer. En définitive, celui qui voit les choses telles quelles sont, au-delà des apparences, respecte automatiquement l’ensemble des règles sans qu’elles s’imposent à lui. Les interdits corporels et verbaux sont des ascèses qui permettent de calmer le mental et de régler progressivement la perception afin in fine de dissoudre l’envie, le mauvais vouloir et ultimement toute vue erronée.

           Les règles bouddhistes se conçoivent comme des régulations médicales, permettant de passer d’une vue erronée, qui produit la souffrance, à travers les cercles vicieux karmiques, à une vue juste qui se confond avec le Nirvana lui-même. En passant des interdits corporels aux interdits verbaux puis mentaux, on passe du plus spécifique au plus général : s’abstenir de tuer est une règle on ne peut plus précise, s’abstenir de mentir est déjà plus difficile à spécifier concrètement, et s’abstenir de mauvais vouloir encore plus général. Ces deux systèmes, l’un positif, prescrivant en huit spécifications un agir bouddhiste (l’octuple sentier divisé en trois devoirs : Sagesse, Moralité et Concentration) et l’autre négatif, prescrivant dix interdits eux-mêmes aussi divisés en trois plans (interdits corporels, verbaux et mentaux), constituent la base nécessaire de toute l’éthique bouddhiste qui a donné lieu au cours de l’histoire aux spéculations doctrinales, au sens juridique du terme, les plus touffues et complexes.

           Une des branches de l’Octuple sentier qui a donné lieu à de longues controverses est la cinquième branche, qui fait partie du registre de la moralité (sîla) : moyen d’existence juste. Cette notion de moyen d’existence juste (samma-ajiva), autrement dit de professions appropriées, a donné lieu à la désignation de métiers non-conformes, qu’il vaudrait mieux éviter ou même qu’il n’est pas concevable d’exercer lorsque l’on est bouddhiste. Certains textes24 interdisent la pratique de l’usure, des professions bancaires et financières25, et de la bonne aventure26. D’autres textes sont encore plus spécifiques27 et nomment des catégories de métiers proscrits : le trafic d’armes, comprenant la négociation, la fabrication et la vente de tels objets ; le trafic et la négociation d’êtres vivants (la traite d’êtres humains et d’une manière générale l’esclavage n’est pas compatible avec le système éthique bouddhique) ; le commerce de la chair, ce qui inclurait des professions comme celle de boucher, bien qu’il soit plus tolérable d’être boucher que d’être chasseur, en remarquant au passage que la plupart d’entre les tibétains, peuple d’éleveurs, qui sont une écrasante majorité à être bouddhiste ne se privent pas de consommer de la viande, y compris dans nombre de cas lorsqu’ils sont moines ou lamas28 ; le commerce de l’alcool et enfin le commerce du poison, ce qui a été interprété plus récemment comme une proscription du commerce de drogues et stupéfiants.

          IX. Les sources textuelles de la normativité

           Les principes éthiques et juridiques, que nous avons décrits plus haut, concernent l’ensemble des êtres engagé dans le dharma, c’est-à-dire dans la voie du Bouddha, qu’ils soient simples laïcs ou moines. L’ensemble du corpus bouddhiste se partage en trois sources que l’on nomme les trois corbeilles (tipitaka) : les Sutta constitués des paroles générales du bouddha, des retranscriptions de sa paroles sur une multitude de sujets, le Vinaya qui constitue l’ensemble des textes qui règlent concrètement la vie de la communauté monacale, la sangha, et enfin l’abhidhamma, qui est constitué des spéculations doctrinales, commentaires philosophiques, développements dialectiques élaborés à partir des Sutta. Nous avons encore un groupe de textes marginaux, parmi lesquels figurent en tête les Jataka, qui sont les récits des vies antérieures du Bouddha historique. Les régulations que nous avons décrites sont essentiellement issues des Sutta et plus rarement de l’abhidhamma concernant certains points controversés. Lorsque nous parlerons des règles qui s’appliquent aux différentes catégories de moines (bikkhu29), (nous tirerons nos informations du Vinaya.

           À ces sources textuelles de base, il faut ajouter l’ensemble du corpus issu du Grand Véhicule (Mahayana) et du Véhicule de la foudre (Vajrayana) autrement nommé Tantrayana (Véhicule en raison). Avec le Grand Véhicule apparaîtront de nouveaux Sutta – qui seront dès lors nommés Sutra puisque ce sera désormais le sanscrit et non plus le pâli qui sera le langage de référence –, dont l’un des plus connus et influent est le Prajna Paramita Sutra (Soutra de la sagesse transcendante). Ce dernier sutra relaterait un deuxième enseignement du Bouddha, plus profond et plus développé que celui qu’il donna jadis à Bénarès, au Parc des Gazelles. Ce deuxième enseignement, donné au Pic des Vautours, aurait mis en marche une autre roue de la loi (une dynamique plus profonde et plus fondamentale du dharma), découvrant que la Voie des auditeurs (autrement dit des simples ascètes solitaires poursuivant la libération pour eux-mêmes) n’était plus suffisante et devait déboucher sur la voie des boddhisattva (autrement dit ceux qui poursuivent la libération pour l’ensemble des êtres animés). Le Grand Véhicule développera ce que l’on appelle les vœux de boddhisattva, engagement non seulement à se comporter de telle ou telle manière pour soi, mais avant tout pour le bien d’autrui. Le maître mot de cette nouvelle orientation est compassion, amour (karuna) et intention d’éveil pour tous les êtres (bodhicita).

           Le Véhicule de la Foudre (Vajrayana) – dénommé ainsi parce qu’il vise à la libération foudroyante en une seule vie, à travers des procédés nécessairement initiatiques car ils peuvent sans préparation être contre-productifs, voire désastreux – a donné lieu à une immense production de textes, les tantras. Dans la tradition tibétaine, des textes sacrés peuvent être découverts à différentes époques et nourrissent ainsi l’histoire du bouddhisme. Cette dernière source est d’un moindre intérêt du point de vue juridique.

          X. Du fidèle laïc au moine

           Nous resterons donc essentiellement sur les Sutta et plus encore sur le Vinaya qui est l’ensemble le plus accompli des régulations bouddhiques qui fournit sa légitimité à la communauté monacale (sangha). Le Vinaya ne se contente pas d’énoncer des règles monacales mais vise aussi en partie les laïcs. Le laïc peut faire les vœux de fidèle laïc devant l’instance monacale qui consiste à respecter strictement tout ou partie des cinq préceptes pendant un temps déterminé ou indéterminé. En réalité, ces cinq premiers préceptes sont à respecter en permanence et par tous les bouddhistes, le fait de prononcer des vœux particuliers place seulement le disciple dans une attention particulière aux préceptes qu’il a choisi. Les cinq préceptes – qui découlent évidemment de la logique de l’Octuple Sentier et des dix abstentions basiques que nous avons appelé le décalogue bouddhiste – sont les suivants : ne pas tuer (non seulement les humains mais aussi les animaux : le précepte s’applique à l’ensemble des êtres animés), ne pas voler, ne pas mentir (encore une fois il est plus correct de traduire ce précepte par « ne pas tromper »), éviter l’inconduite sexuelle (ainsi que nous avons déjà décrit les caractéristiques), ne pas consommer d’alcool.

           Il est donc effectivement possible...















images/cover.jpg
SOCIETE, DROIT ET RELIGION EN EUROPE

LE BOUDDHISME
ET SES NORMES

TRADITIONS — MODERNITES

Sous la direction de Raphaél Liogier

PRESSES UNIVERSITAIRES DE STRASBOURG
2006






images/logos/openedition-books_300dpi.png
OpenEdit

© books








