


[image: couverture]






[image: image]





Platon

Apologie de Socrate

Suivi de Criton et Euthyphron

Traduction de Victor Cousin (1822), revue et modernisée par Sylvaine Guyot

© E.J.L., 2004 pour l’introduction et la modernisation du texte.

ISBN numérique : 9782290163078

ISBN du pdf web : 9782290163085

Le livre a été imprimé sous les références :

ISBN : 9782290162057

Ce document numérique a été réalisé par PCA






Présentation de l’éditeur :
Accusé d’impiété et de corrompre les jeunes gens, Socrate est condamné à mort en 399 avant J.-C. Lors de son procès, qui mobilise toute la cité d’Athènes, il choisit de se défendre avec l’arme qu’il manie le mieux : le langage. Chérissant la justice au point de ne vouloir s’y soustraire, Socrate refuse de prendre la fuite comme l’en prie Criton, et s’empoisonne à la ciguë.
Dans l’Euthyphron, Socrate interroge et redéfinit la notion de piété, et dans le Criton, celle de devoir. Ces deux textes sont considérés comme des appendices à l’Apologie de Socrate, permettant de comprendre sa condamnation à mort par la république athénienne.

Lithographie de Joseph Brodtmann d’après un buste antique de Socrate, 1830 © ZU_09 / istock


Biographie de l’auteur :
Platon (vers 428-348 av. J.-C.) Disciple de Socrate et maître d’Aristote dont l’œuvre immense est presque exclusivement constituée de dialogues, il est au fondement de l’histoire de la philosophie occidentale. Gorgias (n° 1075) et Le Banquet (n° 76) sont également disponibles en Librio.





À REDÉCOUVRIR EN LIBRIO

Le Manuel d’Épictète, Librio no 1097

Traité sur la tolérance, Librio no 1086

Discours de la servitude volontaire, Librio no 1084

Du contrat social, Librio no 1085

Pensées, Librio no 1078

Gorgias, Librio no 1075

Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, Librio no 340

L’Utopie, Librio no 317

Manifeste du parti communiste, Librio no 210

Le Prince, Librio no 163

Le Banquet, Librio no 76

L’Art d’aimer, Librio no 11





INTRODUCTION


Si toute société a ses mythes fondateurs, notre civilisation « occidentale », pour sa part, tire ses valeurs de sa réaction face à un double scandale, celui de la mise à mort de deux Innocents, pourtant distantes de quatre siècles : celle de Jésus de Nazareth, cloué à une croix au début de notre ère, et celle de Socrate, citoyen d’Athènes, condamné à boire la ciguë en 399 avant notre ère par une cité qui se vantait de traiter ses citoyens comme des hommes libres et égaux devant la loi. Par-delà les différences d’époques, de situations, de cultures, ces deux condamnations ont marqué sans commune mesure le monde « occidental », façonné tant par l’apport chrétien que par celui de la Grèce classique. Or, si des siècles d’études ont visé à faire de Socrate une sorte de prophète païen, dont les préoccupations de justice et de piété forcent encore l’admiration, il n’en reste pas moins que le procès intenté au philosophe par Mélétos en 399 ne peut se comprendre que si on le replace dans son contexte historique immédiat.


Une triple « apologie » de Socrate

Ce procès nous est connu par le témoignage contemporain de deux disciples de Socrate, Platon et Xénophon, auteur lui aussi d’une Apologie de Socrate, assez différente, pour ses valeurs tant littéraire que documentaire, de celle de Platon. Les trois discours rassemblés ici, l’Apologie de Socrate, l’Euthyphron et le Criton, sont les trois textes qui, avec le Phédon, sont consacrés aux dernières semaines de Socrate, du procès et de la condamnation qui s’ensuivit, à sa mort, un mois après, par empoisonnement1. L’Apologie (c’est-à-dire, en grec, le « discours de défense présenté par l’accusé à son procès ») est toutefois bien plus que la simple retranscription du discours prononcé par Socrate devant ses juges ; tout en respectant la forme qu’il a dû prendre et son contenu probable, Platon écrit un véritable éloge de son maître, qui a su rester tout au long du procès fidèle à ses principes. L’Euthyphron, écrit peu après l’Apologie, sans doute à l’occasion du retour de Platon à Athènes en 396 av. J.-C., vise à illustrer, comme l’indique son sous-titre, De la piété, la véritable et profonde piété de Socrate et l’inanité des chefs d’accusation religieux portés contre lui. Enfin, le Criton vient compléter ce portrait du philosophe, en présentant son respect des lois de la cité qui l’a vu naître, Athènes.




Une cité en crise

Or Athènes, en cette fin du Ve siècle, connaissait une crise politique sans précédent ; la patrie de la démocratie, en effet, qui avait été sous Périclès, grâce à la puissance de son empire et à son rayonnement culturel, la première cité grecque, avait connu au cours de la guerre du Péloponnèse de cuisantes défaites face à Sparte, qui avait fini par l’emporter sur sa rivale et y instaurer, en 404, un régime oligarchique2 sanglant. Athènes avait donc connu, en l’espace de quelques années, des défaites militaires retentissantes, la destruction de ses murailles, des défections de la part de ses alliés, une guerre civile, et le climat était à la méfiance et au découragement. Or ces événements eurent des répercussions directes sur la vie culturelle et intellectuelle de la cité ; il faut savoir que le Ve siècle avait vu naître les premiers penseurs du monde grec, qui s’intéressaient aussi bien au monde et aux lois de la nature, qu’à l’homme et à sa vie en société. En cette fin de siècle fort trouble, le peuple d’Athènes avait fini par soupçonner ces intellectuels, habiles orateurs et penseurs audacieux, d’avoir miné les valeurs qui avaient fait la grandeur d’Athènes et, en définitive, d’être la cause de sa défaite face à Sparte et de sa déchéance. Ainsi, on a rangé sous le terme de « sophistes » – terme qui en grec désigne à l’origine un homme habile et savant – tous ces gens qui, forts de leur talent oratoire et de leur rationalisme, affirmaient tout savoir et pouvoir tout enseigner, moyennant rétribution. Les sophistes attiraient à eux toute la jeunesse dorée d’Athènes, qui avait les moyens de s’offrir leurs leçons – les sophistes pratiquaient des tarifs exorbitants – et qui voulait apprendre l’art de persuader en vue d’une future carrière politique. On comprend mieux, dès lors, pourquoi Socrate a pu être accusé « de corrompre la jeunesse » ; le philosophe, d’ailleurs, n’a pas été la première victime de ce discrédit et de cette méfiance envers les « intellectuels » : le sophiste Protagoras, qui avait écrit dans un de ses traités qu’il ne savait pas si les dieux existaient ou n’existaient pas, et le physicien Anaxagore, qui avait conclu que les astres, loin d’être des divinités, étaient des pierres incandescentes, avaient été frappés d’exil pour n’avoir pas cru aux « dieux de la cité », tout comme Socrate.

Socrate n’a donc été qu’une victime de plus, un de ces boucs émissaires choisis par une cité en plein désarroi face aux désastres militaires et à la perte de ses valeurs. Car l’opinion publique ne voyait en Socrate qu’un sophiste un peu illuminé et passablement fou : il est significatif que l’auteur de comédies Aristophane l’ait choisi comme personnage de sa pièce Les Nuées, présentée en 423 ; Socrate y est représenté comme un orateur roué, capable de faire triompher l’« argument injuste », et comme un physicien absorbé dans la contemplation du ciel ; il adore de nouvelles divinités – étonnant, on y trouve déjà le grief proposé un quart de siècle plus tard par Mélétos –, les Nuages, et méprise les dieux traditionnels3... Aristophane fait un amalgame certes infondé, mais éminemment représentatif de la façon dont le peuple percevait ce personnage hors du commun, qui passait son temps à aborder les gens dans la rue4 et à les faire progresser, pas à pas, dans la connaissance du Vrai et qui prétendait qu’un Démon – au sens grec de divinité intermédiaire entre les dieux et les hommes – le guidait sans cesse et lui donnait une mission... Comment notre société du XXIe siècle aurait-elle accueilli un tel personnage ?





Le système judiciaire


Le procès de Socrate est une graphè, c’est-à-dire une action publique, intentée par un citoyen au nom du salut de la communauté tout entière (contrairement à la dikè, action privée qui n’engage que les deux parties en présence). Tout citoyen ayant pleine jouissance de ses droits politiques pouvait le faire ; Mélétos, un piètre poète, – avec l’appui du riche tanneur et puissant démocrate Anytos et de Lycon, un orateur peu connu – a déposé sa plainte auprès de l’archonte-roi et accusé Socrate non seulement d’être impie en introduisant de nouvelles divinités5, mais encore, par son enseignement, de corrompre la jeunesse6. Le procès se déroule devant les héliastes, jury composé de plusieurs centaines de citoyens tirés au sort et chargés de trancher dans les actions publiques. L’accusé n’avait pas d’avocat pour se défendre et prononçait son propre plaidoyer – il pouvait avoir recours aux services d’un logographos, sorte d’écrivain public spécialisé dans la rédaction de plaidoyers, ce que Socrate ne fit pas. Le procès se déroulait en trois temps : l’accusé prononçait un premier discours destiné à réfuter les arguments de la partie adverse ; à la suite de cela, le jury décidait de la culpabilité ou non de l’accusé ; ensuite, si l’accusé était jugé coupable, chacune des parties prononçait un nouveau discours proposant une peine ; le jury devait choisir entre l’une des deux peines. Enfin, une fois le châtiment connu, l’accusé tenait son dernier discours. L’Apologie de Socrate montre bien cette triple articulation : Socrate réfute tout d’abord les accusations qu’on a portées contre lui, il propose ensuite comme « peine » d’être nourri au Prytanée – c’est-à-dire nourri aux frais de l’État, sorte de gratification accordée « aux grands hommes par la patrie reconnaissante » –, et enfin prononce un dernier discours, une fois sa condamnation à mort arrêtée.





Platon et l’héritage socratique.


La lecture de ces trois textes doit inciter à la prudence : ils sont l’œuvre de Platon et non de Socrate, qui, lui, n’a jamais rien écrit ; nous donnent-ils, dès lors, un témoignage objectif sur le philosophe et son enseignement ou sont-ils trop empreints de platonisme ? Certes, comme nous l’avons vu, l’illusion du vrai est parfaitement maîtrisée par Platon, qui nous donne à voir, dans l’Apologie, le procès « comme si nous y étions » ou retranscrit les discussions à bâtons rompus, chères à Socrate, dans toute leur vivacité. Il s’agit néanmoins d’œuvres de jeunesse et l’objectif de Platon est de toute évidence de réhabiliter son maître : il essaie donc de nous le montrer tel qu’il était vraiment. Et nous découvrons un homme amoureux de la sagesse – c’est le sens de philosophos en grec – et du Vrai, qui ne déroge à ses principes sous aucun prétexte. Ainsi, pour rester fidèle à lui-même et aux préceptes qu’il a enseignés et pratiqués toute sa vie, il n’hésite pas à réclamer comme « peine » d’être nourri au Prytanée, sachant pertinemment qu’il froisserait l’orgueil de ses juges, et se soumet au jugement du tribunal ; de même, alors que son ami Criton a organisé son évasion, il refuse de le suivre et décide de mourir dans la dignité, illustrant ainsi sa profonde conviction que faire de la philosophie, c’est se préparer à mourir. Mais ces discours sont aussi l’occasion – et tel n’est pas leur moindre intérêt – pour le lecteur de s’initier à la méthode socratique de recherche de la vérité, appelée « maïeutique7 » et fondée sur l’idée que l’âme connaît déjà le Vrai, mais ne peut s’en ressouvenir sans une aide extérieure. Pour ce faire, le procédé qu’emploie le plus volontiers Socrate est sa célèbre « ironie », c’est-à-dire, conformément au sens étymologique du terme, une discussion procédant par questions-réponses ; et de fait Socrate ne cesse de poser des questions à son accusateur dans l’Apologie ou à son interlocuteur, comme dans l’Euthyphron, où le devin fier de son savoir finit par s’avouer vaincu par les questions et la feinte ignorance de Socrate. Le procédé est inversé dans le Criton, lorsque, dans la célèbre « prosopopée des Lois », les Lois personnifiées commencent à interroger Socrate lui-même. Et bien souvent cette ironie devient proprement ironique, au sens où nous l’entendons aujourd’hui, quand Socrate tourne en dérision la suffisance de celui qui croit savoir quelque chose8. Car la seule science de Socrate est de savoir qu’il ne sait rien, et de poser ainsi la seule base possible d’un savoir véritable. Remercions dès lors Platon d’avoir tenu à nous transmettre ce témoignage et à nous offrir un héritage qui, plus de deux millénaires après le scandale de 399, nous permet d’avoir foi en l’homme et en sa capacité à connaître le Vrai.

Gilles VAN HEEMS








OEBPS/images/pagetitre.jpg
Platon

Apologie de Socrate

Criton et Euthyphron

Traduction de Victor Cousin (1822),
revue et modernisée par Sylvaine Guyot

Introduction de Gilles Van Heems

%brio

Texte intégral





OEBPS/cover/cover.jpg
PLATON

AP O E
DE

SO GE ATEL

SUTVIDHA
CRIETOIN
B
EULTHYPI RON










