la révolution
kantienne

histoire de la philosophie

X idées/gallimard



Extrait de la publication




Extrait de la publication



Extrait de la publication



Extrait de la publication



Tous droits de traduction, de reproduction et d’adaptation
réservés pour tous pays.

© Editions Gallimard, 1973 et 1978 pour la présente édition.



Extrait de la publication



La révolution kantienne

Dans un de ses premiers ouvrages, Exposé, déve-
loppement et critique de la philosophie leibnizienne
(2¢ éd., 1844), Ludwig Feuerbach observait que,
bartie, ou, plutdt, chassée d’Italie, la philosophie était
passée en Angleterre, puis en France et en Hollande
ou régnait la plus grande liberté de pensée. Tandis
que, dans tous ces pays, elle était devenue autonome,
en Allemagne elle était demeurée liée au besoin
religieux. Heinrich Heine, auditeur de Hegel, le
répétera dans son recueil d’articles si lucides sur
UHistoire de la religion et de la philosophie en
Allemagne (1834). Mais a la « philosophie a Uinté-
rieur des limites de la religion » de Jacob Beahme,
Kant répondra par la Religion a Dintérieur des
limites de la simple raison (1793).

Cela signifie que la philosophie émigre alors outre-
Rhin. Les universités, fidéles a la réforme de
Meélanchthon, n’ont pas rompu avec les disciples de la
scolastique, et Wolff, en maintenant sévérement ces
disciplines, « a créé en Allemagne — estime Kant en
1787 — cet esprit de profondeur qui ne s’est pas
encore éteint ». En outre, la langue allemande s’est peu



10 La révolution kantienne

& peu unifiée a la lecture de la traduction, par Luther,
de la Bible, et par la langue des chancelleries.

Sans la moindre contestation possible, le plus grand
philosophe du XVIIIe siécle va étre Immanuel
Kant : il le conclut; aussi bien, si Uon peut dater de
Galilée ou de Descartes les débuts de la philosophie
moderne, c’est de Kant que Uon doit dater les débuts de
la philosophie contemporaine.

Qu’on cesse de voir le vieux Kant dans sa redingote
&’Empire : on ne devrait le reproduire — le portrait
existe — qu’en habit et en perrugque Louis XV. Il est
tout entier de son temps: Aufklarer (Hegel le lui
reprochera). 11 lit les gazettes. Pas une querelle dont il
ne soit informé — depuis celle des forces vives qui
inspire son premier travail, jusqu’a sa polémique sur le
mensonge avec Benjamin Constant (1797). Qu’il
s’agisse de Newton et de la portée des mathématiques,
de la valeur de la physique ou de la métaphysique, de
la finalité, de Uesthétique, de méthodologie, de morale,
de religion, d’anthropologie, en tout il s’interroge sur
ce qu’'il entend: personne n’est moins archiviste,
personne n’est plus actuel : en tout i renouvelle les
problémes.

Cest qu’il a une clef. Elle est simple: nous ne
pouvons connaitre (erkennen) que ce qui nous est
connaissable, et notre connaissable est nécessairement
conforme & notre faculté de connaitre. Quant @
Uinconnaissable, nous pouvons certes le penser (den-
ken), mats cette pensée n’atteint la certitude, quand
elle Uatteint, que par une autre voie que la logique.
Voila, en gros, la révolution copernicienne. Désormais
Kant ne regoit rien de son siécle qu’il ne le transforme
et ne laisse rien sans réponse — sans ¢ sa » réponse.



La révolution kantienne 11

En effet, une fois admis que Vesprit humain n’a
pas & s’adapter aux choses en elles-mémes, mais que
les choses connues ne sont telles que parce qu’elles sont
adaptées d Pesprit par Uesprit, le rationalisme scep-
tique est & la fois vaincu et confirmé : vaincu, putsque
Paccord de la pensée avec elle-méme — qui derechef
définit la vérité — est absolument nécessaire (le
probabilisme de Hume devient insoutenable et le
phénoménisme devra céder la place & la phénoménolo-
gie); confirmé, puisque nous ne pouvons accéder a la
chose en soi. L’usage des mathématiques. est démons-
trativement légitime, non seulement dans la mécanique
céleste, mais aussi dans toute mécanique ou dyna-
mique sublunaire, car Uespace et le temps ou elles
s’inscrivent ne nous sont plus extérieurs, ils sont les
formes a priori de notre sensibilité, base de toute
expérience sensible. Ce sensualisme n’appartient plus
& Uempirisme parce qu’il est maintenant soumis & la
nécessité des formes de Uentendement : et ici, c’est
Vinnéisme des idées qui, conformément a la legon de
Locke, demeure proscrit, en méme temps que I'innéité
des lois de Uentendement synthétique (les catégories)
— sur laquelle le XVIIIe siécle hésitait entre le
Jugement intellectuel et le jugement-habitude — se
trouve respectée. La valeur de Uentendement dans la
connaissance expérimentale est ainst établie par la
révolution copernicienne. Mais celle de la pensée
métaphysicienne? Nous avons déja indiqué que la
querelle des Anciens et des Modernes — c’est-a-dire
des lettres et de la science — mettait en cause, eontre
Descartes, Vunité de Uesprit humain. Kant accepte
celte mise en cause. L’entendement (Verstand), juge
légitime de Uexpérience, n’est pas la raison (Ver-



12 La révolution kantienne

nunft). L’entendement est habilité a traiter de subs-
tances et de causes, mats non plus en-soi, seulement
pour-nous. Dés que la raison, dépassant Uexpérience
vérifiable, prétend s’élever a Uen-soi de Udme, du
monde ou de Dieu, elle trahit que sa portée ne va pas
Jusque-la — et le XVIIIe siécle ne s’est pas trompé en
dénongant la métaphysique classique. La métaphy-
sique ne saurait plus étre la connaissance de Uen-soi,
expression coniradictoire en elle-méme puisqu’il n’y a
de connaissance que pour-nous. La métaphysique n’en
est pas morte pour autant, elle se métamorphose en
théorie de la connaissance (Erkenntnislehre). Le
dualisme du pour-nous et de U'en-sot, de 'entendement
et de la raison, a des conséquences méthodologiques : le
pour-rous scientifique est nécessairement certain
parce qu’il peut se légitimer par des définitions
constructives, soit a priori et immuables comme en
mathématiques, soit a posteriori et progressives comme
en physique; mais la philosophie procéde par concepts
el non par constructions de concepls, sa pensée
demeure régulatrice et non constitutive. Le méme
dualisme reparait & propos de la finalité, elle aussi
niée et affirmée, ainsi que la toujours fait le
XVIIIe siécle, le plus souvent contre, mais aussi
pour les causes-finaliers : la finalité, contradictoire a
la forme a priori du temps, est insoutenable scienti-
fiquement, puisque le futur (qui n’existe pas encore)
devrait étre la cause du présent (qui existe) ou du
passé (qui n’existe plus); en revanche, la probabilité
quw'elle présente pour nous & Uobservation ne s’en
trouve pas annulée : la solution de la contradiction,
s’tl y a une solution, serait de passer du pour-nous de
la temporalité & Uen-sot de léternité. Dans la théorie du



La révolution kantienne 13

beau et du sublime, la méme dualité se manifeste entre
le beau, dont la finitude reléeve du libre jeu de
Uentendement et de la sensibilité, et le sublime dont
Vinfinitude surpasse toute mesure des sens et montre
Uimportance de la raison & penser la nature comme
une présentation d’idées.

Si la fin de la métaphysique classique est consacrée
par Kant, tout en posant les prolégoménes d’une
métaphysique future, lorsqu’on passe du théorétique
au pratique, on retrouve le dogmatisme : seulement il
n’est plus le dogmatisme du « je sais », mais celui du
« je dots », dont U'tmpératif inconditionné échappe au
conditionnement causal de Uespace et du temps et, par
la méme, prouve Uexistence de Dieu, et nous laisse
espérer une destination (Bestimmung) supérieure
(espoir que Déducateur ne négligera pas). Puisque
Dieu n’est pas connaissable, encore que son existence
soit absolument certaine, il est vain d’en parler selon
la métaphysique classique et toute tentative philoso-
phique en matiére de théodicée est vouée & I’échec. Son
existence se manifeste par le devoir. L’athéisme n’est
donc pas soutenable (ni, par conséquent, le matéria-
lisme). La vie morale est celle de la liberté qui consiste
dans Uautonomie de l'obéissance a soi-méme, c’est-a-
dire, en définitive, & la raison. L’on reconnait, ici
encore, les thémes du XVIIIe siécle. L’empirisme
r’en est point absent : il intervient dans les usages et
Phabitude acquise d’agir conformément au devoir.
Mais il n’a qu’une valeur utilitaire. La vraie morale
réside tout entiére dans le sentiment non pathologique,
non empirique (fiit-ce sous la forme de sens moral) du
devoir : quand méme on refuserait de rapprocher
Uimpératif catégorique de Uinstinct divin qu’invoque le



14 La révolution kantienne

Vicaire savoyard, du moins, tout le monde U’accorde,
Vautonomie semble bien étre une transposition de la

_Uiberté civile, sur laquelle se fonde le contrat social; et
Kant n’est pas moins que Rousseau partisan du droit
raturel subjectif.

On pourrait aller aux détails. Il suffit d’indiquer,
en général, comment la révolution copernicienne ne
néglige aucune des questions du XVIIIe, et les résout
en leur donnant un nouveau sens. Elle ordonne un
autre univers philosophique en transmuant le cogito
constatatif de Descartes en cogito constitutif, elle rend
possibles les systémes de Fichte, de Schelling, de
Hegel, dont le soin principal sera de supprimer tous
les dualismes sur lesquels le maitre de Koinigsberg,
cette fois trop prisonnier des enseignemenis de son
siécle, avait articulé son systéme : dualismes de la
sensibilité et de Uentendement, de Uentendement et de
la raison, et, le plus embarrassant, des phénoménes et
des nouménes. Fichte choisit le moi moral pour en
émaner la nature, Schelling prétend, au moins dans
son premier systéme, remonter jusqu’d la racine du
mot et du non-moi, activité (Tatigkeit) originaire qui
semble situer Uaction au-dessus de Uétre, Hegel place
Pabsolu dans UEsprit. Aucune de ces solutions
r’aurait été produite sans Uinstauration du Ich
denke. Toutes tendent vers un monisme qui n’est plus
celut des stoiciens ou de Spinoza, le monisme d’une
substance; c’est celut du Sujet.

Avec le « Je pense » qui constitue nos représenta-
tions, la révolution copernicienne de Kant fermait
encore le XV II1Ie siécle et ouvrait le siécle suivant sur
une autre difficulté. A Uanalyse il substituait la
synthése, et la distinction radicale, antileibnizienne, de



La révolution kantienne 15

la sensibilité et de Uentendement, situait sur deux
plans hétérogénes Vopposition logique, pure abstrac-
tion analytique, stérile, de Uentendement, et ’opposi-
tion réelle, dont I'action efficace — féconde — exigeait
la liaison synthétique de la sensibilité et de Ventende-
ment. Kant ne va pas plus loin, mais, ici encore, il
permettra d’aller plus loin. D’une fagon de plus en
plus précise, Fichte, puis Schelling, et enfin Hegel en
tireront Uidée de la coniradiction dialectique : la
dialectique elle-méme.

Dés lors, voici encore la reprise d’une grande
invention du XVI1I1Ie siécle : Uhistoire. La dialectique
déchiffre Uhistoire et en comprend la rationalité jusque
dans des moments aussi violents que la Révolution
frangaise — a la bataille de Jemmapes (1792), Goethe
s’était récrié qu’un nouveau monde commengait. Plus
particuliérement, Uhistoire de la philosophie devient
par la raison dialectique la philosophie elle-méme, et
la philosophie, du méme coup, une philosophie de
Uhistoire.

Nous avons dit tourner nos yeux vers I’Allemagne
parce que s’y produisait la révolution la plus mémo-
rable de la pensée. Mais ce n’est pas pour oublier
gqu’en France la philosophie des Lumiéres poursuivais
ses évolutions, traversait le jacobinisme, était reprise,
sous la tyrannie napoléonienne, par les idéologues,
devait aboutir au positivisme d’ Auguste Comte, pour-
tant adversaire résolu du XVIIIe siécle, et, surtout,
de la Révolution.

Yvon Belaval.






Immanuel Kant

LA VIE

Kant naquit & Konigsberg, en 1724, d’une famille
modeste, sincérement piétiste. 11 étudia de 1740 a
1746, a I'université de sa ville natale, la physique,
les mathématiques et la philosophie sous la direc-
tion de Martin Knutzen, un newtonien de renom.
Dans les neuf années suivantes, il accepta diffé-
rentes charges de précepteur dans de grandes
familles de la Prusse orientale. En 1755, il retourna
a Konigsberg et obtint a l'université la venia
legendi, I'autorisant a faire des cours privés en
_qualité de Pricatdozent, sans se douter probable-
ment combien il allait étre un Privatdozent mal-
chanceux. Il devait le rester, en effet, pendant
quinze ans jusqu’en 1770. L’université le nomma,
en 1765, sous-bibliothécaire pour accroitre ses
maigres ressources et pour le dédommager de
Iéchec de sa candidature & une chaire. Nommé
enfin professeur ordinaire a la chaire de logique et
de métaphysique en 1770, sa carriére académique
allait se dérouler dorénavant sans incident jusqu’en
1794. Le gouvernement prussien, redevenu conser-
vateur, wolffien et piétiste, aprés la mort de



18 La révolution kantienne

Frédéric le Grand, lui interdit alors de s’occuper de
matiéres religieuses dans ses cours et dans ses
publications, rescrit auquel Kant se soumit. Il prit
son éméritat en 1797 et passa les sept derniéres
années de sa vie dans une retraite studieuse mais
recluse. Il mourut octogénaire en 1804.

De sept a dix heures du matin, les cours de
philosophie alternaient avec I’anthropologie, la géo-
graphie physique et quelquefois méme la physique
et les mathématiques. 11 ne dictait point ses cours,
mais parlait librement, quoiqu’il prit toujours un
manuel de base (en philosophie, un manuel wolf-
fien) pour satisfaire aux prescriptions académiques
prussiennes. Par sa droiture, son grand savoir et son
commerce agréable, il gagna I’estime générale de ses
concitoyens, de 'université, de ses auditoires nom-
breux et surtout de ses anciens éléves. Et si grande
fut sa réputation en Allemagne et dans les pays
limitrophes (Pologne, Lituanie, Courlande, etc.),
que se constitua, vers 1790, une véritable industrie
de copistes pour satisfaire, contre monnaie son-
nante, aux nombreuses demandes de posséder son
enseignement oral que l'on se procurait au moyen
de copies d’étudiants. Nous pouvons donc dire que
la vie de Kant se confond avec sa vie profession-
nelle et avec la vie de sa doctrine.

A cette doctrine il donna le nom de criticisme
pour marquer nettement ’opposition au dogma-
tisme : Critique de la raison pure (doctrine de la
connaissance scientifique), Critique de la raison
pratique (doctrine de la connaissance morale), Cri-
tique du jugement (doctrine de la connaissance
téléologique). Autour de cette trilogie se groupent



Kant 19

un nombre considérable de travaux consacrés a
Pexposé de la philosophie sous tous ses aspects, a la
publication de ses cours préférés et a nombre de
thémes occasionnels, physiques ou sociaux, dus &
ses sympathies libérales et éclairées. Sa longue
carriére philosophique (cinquante ans) peut étre
divisée en trois parties: une phase précritique de
1746 a 1781, de loin la plus longue, une phase
constitutive du criticisme de 1781 a 1790 et une
phase défensive de 1790 a 1800, dans laquelle il se
vit obligé de défendre le criticisme a la fois contre
les wolffiens et contre ses propres disciples.

LA PHASE PRECRITIQUE

Nonobstant cette évolution, la pensée de Kant
présente une forte unité grice a la permanence d’un
seul probléme dont la solution variera d’une époque
a Tl'autre. Kant a traduit ce probléme dans les
.Prolegomena zu einer jeder kinftigen Metaphysik
( Prolégoménes & toute métaphysique future) de la
maniére suivante : Comment la métaphysique est-
elle possible en tant que science ? C’est une question
épistémologique et méthodologique, alors que les
opinions positives de Kant sont dictées pour une
trés large part par Pidéologie du mouvement des
Lumiéres, mouvement complexe, engageant a la
fois le scientisme newtonien et ’émancipation socio-



20 La révolution kantienne

morale franco-britannique. La période précritique
est dominée aussi bien par I'un que par Pautre. On
a trop peu insisté, semble-t-il, sur le role joué par
Knutzen dans la formation de Kant. Ce newtonien
antiwolffien initia Kant aux sciences exactes et
détermina ’orientation des dix premiéres années de
son activité scientifique (1746-1755), culminant
dans la célébre Naturgeschichte und Theorie des
Himmels (Histoire de la nature et théorie du ciel,
1755). Cette hypothése cosmogonique a trouvé sa
place dans l'histoire de ’astronomie sous le nom
d’hypothése de Kant-Laplace, aprés que l’astro-
nome frangais eut confirmé expérimentalement la
brillante imagination du philosophe. Nous ignorons
pour quelle raison Kant a abandonné cette vocation
de physicien a partir de 1755 pour se consacrer
presque entiérement & la philosophie. Le passage de
P'une a l'autre est di sans doute & une réflexion
méthodologique liée 4 ’enseignement newtonien de
Knutzen.

Cette phase philosophique (1755-1781) se com-
pose d’une décennie, & peu prés, extrémement
féconde (1762-1770), au cours de laquelle les publi-
cations se suivent & une cadence rapide, entre deux
périodes de silence relativement longues : 1755-1762
et 1770-1781. Nous pouvons répartir la production
de Kant durant cette période en cing groupes: le
premier représenté par les traités scientifiques de
1746 a4 1755; le second, par la Principiorum
primorum cognitionis metaphysicae Nova Dilucidatio
(1755), la Monadologia physica (1756) et divers
petits traités académiques; le troisiéme, par Die
falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren



Kant 21

(la Fausse subtilité des quatre figures du syllogisme,
1762), Der einzig mdglicke Beweisgrund des Daseins
Gottes (I’ Unique fondement possible de la preuve de
Vexistence de Dieu, 1763), Versuch den Begriff der
negativen Grossen in die Weltweisheit einzufiihren
( Essai pour introduire en philosophie le concept de
grandeur négative), Beobachtungen iiber das Gefiihl
des Schonen und Erhabenen (Observations sur le
sentiment du beau et du sublime, 1764), Uniersuchung
iitber die Deutlichkeit der Grundsdtze der natiirlichen
Theologie und der Moral (Recherche sur U'évidence des
principes de la théologie naturelle et de la morale,
1764), M. I. Kants Nachricht von der Einrichtung
seiner Vorlesungen in dem Winterhalbenjahre von
1765-1766 (Annonce, par 1. Kant, du programme de
ses lecons durant le semestre d’hiver 1765-1766,
1765); le quatriéme se réduit au seul Trdume eines
Geistersehers, erldutert durch Triume der Metaphysik
(Réves d’un visionnaire expliqués par les réves de la
métaphysique, 1766) et, enfin, le cinquiéme par
Pessai : Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der
Gegenden tm Raume (De la distinction des régions
opposées dans l’espace, 1768) et la thése latine : De
mundi sensibilis atque intelligibilis forma et princi-
piis (1770), encadrés toujours de petits travaux de
circonstance.

Malgré la diversité apparente de ces nombreux
titres, il régne une remarquable unité dans cette
production scientifique. Ces cinq groupes repré-
sentent autant de prises de position a I’égard de la
métaphysique (wolffienne). Dans I'esprit de Wollff,
la métaphysique prétend nous révéler deux mon-
des: un monde physique de données sensibles






i d é e S volume triﬁi

Il littérature

v
A philosophie

K{ sciences

& sciences humaines

. idées actuelles

m arts

@ chroniques

yvon belaval,

herman jean de vleeschauwer,
marcel régnier, alexis philonenko,
xavier tilliette :

la révolution kantienne
histoire de la philosophie

Kant, Hegel, Fichte, Schelling, un des
grands moments de la philosophie dans le
monde. Aprées I'ltalie, la France et I'’An-
gleterre, la philosophie, fait remarquer
Yvon Belaval, émigre vers la fin du xvine
siecle en Allemagne.

Le volume inaugure une ‘“‘Histoire de la
philosophie’’ de I’Antiquité au xx® siecle.

Extrait de 12 publigglon wright : “the orrery™ (détail),
derby museum & art gallery. photo cooper-bridgeman library.



