
 



 



19

Introduction

En 1671, le père Dominique Bouhours, habitué des salons et écrivain
réputé, constate : « Tous les Étrangers qui ont de l’esprit, se piquent de
savoir le François… »1. « L’esprit » ne renvoie pas ici tant à une capaci-
té intellectuelle qu’à une qualité indispensable pour la vie en société,
plus précisément en bonne compagnie, où il faut maîtriser l’art du
savoir-vivre, du commerce de monde, de la sociabilité. La conversation
est une des manifestations de cet art.

L’esprit de société, écrit plus tard Voltaire dans le Siècle de Louis XIV
(1751-1752), est le partage naturel des Français : c’est un mérite et un plaisir
dont les autres peuples ont senti le besoin. La langue française est de toutes
les langues celle qui exprime avec le plus de facilité, de netteté, et de délica-
tesse, tous les objets de la conversation des honnêtes gens ; et par là elle
contribue dans toute l’Europe à un des plus grands agréments de la vie2.

La langue française devient donc « la langue de l’Europe »3 et reste
telle tout au long du XVIIIe siècle et au-delà. C’est l’une des marques
d’une bonne éducation, d’une distinction sociale, d’une souplesse
culturelle.

La Russie s’ouvre définitivement à l’Europe par suite des réformes
de Pierre le Grand, et, dès la fin du XVIIe et le début du XVIIIe siècle, la
culture russe se développe en contact étroit et permanent avec les cultures
européennes : hollandaise, allemande, française, anglaise, italienne. Si,
dans la première moitié du XVIIIe siècle, l’influence allemande est plus
visible, à partir des années 1750 la culture française tend à l’emporter.
La langue française fait des progrès rapides en Russie.

Dès 1731, le français est enseigné au Corps des Cadets, école ouverte
cette même année à Saint-Pétersbourg aux jeunes nobles. De jeunes
Russes sont envoyés en France pour parfaire leur connaissance de cette
langue. Les années 1730 voient également débuter l’importation systé-
matique de livres français en Russie.

1
[Bouhours D.], « De la langue françoise », in [Bouhours D.], Les entretiens d’Ariste
et d’Eugène, À Amsterdam, chez J. le Jeune [Elzevier], 1671, p. 37-38.

2
Voltaire, Le Siècle de Louis XIV, chap. XXXII, « Des beaux arts ».

3
« Sa langue [de la nation française] est devenue la langue de l’Europe : tout y a
contribué ; les grands auteurs du siècle de Louis XIV, ceux qui les ont suivis ; les
pasteurs calvinistes réfugiés, qui ont porté l’éloquence, la méthode, dans les pays
étrangers », ibid.



« Je vous parlerai la langue de l’Europe… »

20

Si l’éducation des jeunes nobles est généralement dispensée à la mai-
son, ce sont des gouverneurs et des éducateurs étrangers – Français,
Suisses, Allemands, Anglais, Italiens – qui s’en occupent. De même des
étrangers, Français et Allemands, dirigent des pensionnats apparus dans
les années 1740, y compris pour les jeunes filles. Après l’ouverture,
en 1755, de l’Université de Moscou, cet établissement s’impose comme
le centre de l’enseignement du français.

En 1756-1757, un membre de la mission diplomatique française à
Pétersbourg témoigne de l’engouement de l’impératrice Élisabeth (fille
de Pierre le Grand, laquelle régna entre 1741 et 1761) et de sa cour pour
la culture française : « Elle [l’impératrice] est passionnée par les modes
françaises, et toute sa cour poursuit son goût, se coëffe et s’habille à la
française ; on y parle plus couramment et meilleur français que dans
aucune cour d’Europe »4.

Lors du règne d’Élisabeth, paraissent en français la Gazette de
St. Pétersbourg (1756-1759), Le Caméléon littéraire (1755), la première
revue en Russie, le Journal des sciences et des arts (1761). Dans la
deuxième moitié du siècle, quatre revues littéraires en langue française
sont publiées en Russie.

La fin du XVIIIe siècle voit la croissance de la présence française en
Russie : la quantité d’émigrés français, d’abord peu attirés par les con-
trées lointaines, augmente à mesure que se multiplient les victoires des
armées de Bonaparte, et que la France révolutionnaire s’étend sur le
continent européen. L’empire du Nord devient souvent une destination
inévitable pour les opposants au nouveau régime. Les émigrés français
s’installent dans les maisons des nobles russes en tant que gouverneurs
et enseignants, secrétaires et compagnons, mais aussi hôtes d’honneur.

Le règne d’Alexandre Ier (1801-1825), alors que la Russie mène des
campagnes contre la France napoléonienne, et que ses armées font leur
entrée à Paris, est la période des contacts les plus dramatiques mais aussi
les plus intenses entre les deux pays. Malgré l’affermissement du natio-
nalisme russe lors du règne de Nicolas Ier (1825-1855), la langue fran-
çaise demeure toujours pour de nombreux Russes une langue parlée, et
aussi celle dans laquelle continuent à être rédigés différents textes.

Cette tradition se prolonge au-delà du XIXe siècle, et se maintient
aussi au siècle suivant : « Cela faisait partie de notre civilisation »,
constate Vladimir Nabokov à propos du français en Russie5. Dans ce
XXe siècle, les Russes en dehors ou au sein de la Russie recourront au

4
En Russie au temps d’Élisabeth. Mémoire sur la Russie en 1759 par le chevalier
d’Éon, F.-D. Liechtenhan (éd.), Paris, L’Inventaire, 2006, p. 129 (il s’agit du témoi-
gnage du chevalier Douglas).

5
Aucouturier M., Nabokov, écrivain français, Paris, Gallimard, 2011, p. 35.



Introduction

21

français dans leurs écrits, surtout intimes6, et en France, plusieurs écri-
vains d’origine russe (tels Henri Troyat, Elsa Triolet, Irène Némirovsky,
Romain Gary, Nathalie Sarraute, Vladimir Volkov, Andreï Makine)
feront leur entrée dans la littérature française.

Le développement au XVIIIe siècle en Russie d’une nouvelle culture,
laïque, est lié en premier lieu à la constitution de la langue littéraire et de
la littérature russes, même si cette constitution est en grande partie
tributaire des langues et de la littérature européennes, notamment fran-
çaises. Cependant, c’est à cette époque que se forme le phénomène de la
littérature russe d’expression française, lequel s’inscrit dans l’ensemble
de phénomènes analogues qui eurent lieu « quand l’Europe parlait
français », et quand les textes rédigés dans cette langue apparaissaient
dans toute l’Europe, de l’Angleterre jusqu’à la Russie en passant par
l’Italie, l’Allemagne, la Pologne, la Hongrie, la Suède…

Malgré la formation progressive de la conscience nationale, la com-
posante transnationale, cosmopolite est alors présente en Russie comme
dans les autres pays européens. Mais si, dans ces autres pays, le cosmo-
politisme est hérité des époques précédentes (le Moyen Âge et la Re-
naissance), en Russie, restée longtemps presque isolée et fermée à la
culture européenne, l’orientation transnationale est en grande partie une
véritable innovation. Cette orientation signifie le désir de dépasser des
limites nationales, y compris linguistiques, de devenir citoyen de la
République des lettres qui « rallie […] tant d’hommes épars sur la
surface du globe » comme l’écrit Sergueï Ouvarov dans la préface à son
Essai sur les mystères d’Éleusis7.

Plus tard, Nikolaï Tourguenev, dans son ouvrage La Russie et les
Russes (1847), rédigé en français, en critiquant « un patriotisme étroit »,
cite Fénelon : « “J’aime mieux ma famille que moi-même, j’aime mieux
ma patrie que ma famille, j’aime encore mieux le genre humain que ma
patrie”. Ces paroles de Fénelon ne sont pas moins vraies, ne sont pas
moins justes que sublimes »8.

Au XVIIIe siècle, l’espace national n’a pas encore, surtout pour les
aristocrates européens, l’importance qu’il acquiert plus tard quand « les
nationalismes viennent étouffer et marginaliser des écrivains peu con-
ventionnels qui ont choisi d’écrire – sporadiquement ou de façon per-

6
Voir par exemple : Efron G., Dnevniki [Journaux], E. B. Korkina et V. K. Losskaia
(éds.), Moscou, Vagrius, 2004 ; Rousskaia semiïa v vodovorotie « velikogo perelo-
ma » : Pis’ma O. A. Tolstoï-Voïeïkovoï 1927-1930 godov [La famille russe dans le
tourbillon du « grand tournant » : Lettres d’O. A. Tolstaïa-Voïeïkova, 1927-1930],
V. Jaubert (éd.), Saint-Pétersbourg, Nestor-Istoria, 2009.

7
[Ouvarov S.], Essai sur les mystères d’Éleusis, Saint-Pétersbourg, Pluchart et Cie,
1815, p. VIII.

8
Tourgueneff N., La Russie et les Russes, vol. 2, Paris, Ledoyen, 1847, p. 2, 4.



« Je vous parlerai la langue de l’Europe… »

22

manente – dans une langue autre que leur langue maternelle »9. La
culture aristocratique est orientée vers l’idéal de l’honnête et galant
homme formé en France au XVIIe siècle, et « l’honnêteté rejoint l’une
des aspirations fondamentales de la pensée classique : son goût de
l’universalité »10. Toute limitation spatio-temporelle est rejetée. Comme
l’écrivait le chevalier de Méré, l’honnêteté « est universelle, et ses
manières sont de toutes les cours depuis un bout de la terre jusqu’à
l’autre »11.

La francophonie en Russie se constitue sous le signe de la sociabilité
et de la galanterie, devenue « une catégorie culturelle » française par
excellence12. « La perfection stylistique atteinte par la littérature fran-
çaise est celle d’une littérature aristocratique toute de grâce, de goût et
de gaieté »13. Un des premiers poètes russes, Vassiliï Trediakovskiï,
après un séjour à Paris, publie en 1730 à Saint-Pétersbourg un recueil,
qui inclut plusieurs poèmes rédigés en français. L’auteur utilise la
langue et le modèle français pour communiquer à son recueil la douceur
et la joie de l’idéal galant, pour reproduire le genre de la conversation et
pour valoriser, pour la première fois dans la poésie russe, l’amour
profane.

Comme le remarque Marc Fumaroli, « l’apprentissage difficile » de
la conversation et des genres littéraires français « avait le sens d’une
initiation à une manière exceptionnelle d’être libre et naturel avec autrui
et avec soi-même. C’était tout autre chose que de communiquer. C’était
entrer “en compagnie” »14.

Le fait que les Russes « entrent en compagnie » est déjà constaté par
Voltaire, qui salue les poèmes français du comte Andreï Chouvalov, du
comte Sergueï Roumiantsev et du prince Alexandre Belosselskiï, aristo-
crates russes qui étaient en contact direct avec la culture européenne. Si
les œuvres poétiques de Roumiantsev ou de Vassiliï Khanykov, ministre
de Russie en Saxe en 1802-1829, restent longtemps inédites, celles de
Chouvalov et de Belosselskiï, ainsi que, plus tard, celles du prince Boris
Golitsyne, sont publiées dans les revues françaises les plus en vue
comme le Mercure de France ou l’Almanach des Muses.

9
Gasquet A., « Avant-propos », in Écrivains multilingues et écritures métissées.
L’hospitalité des langues. Actes du colloque international de Clermont-Ferrand.
2-4 décembre 2004, Clermont-Ferrand, PUBP, 2007, p. 8.

10
Dens J.-P., L’Honnête homme et la critique du goût. Esthétique et société au
XVIIe siècle, Lexington, Kentucky, 1981, p. 23.

11
Cité dans Dens J.-P., op. cit., p. 24.

12
Voir : Viala.

13
Génetiot A., Le classicisme, Paris, PUF, 2005, p. 26.

14
Fumaroli, p. 21.



Introduction

23

Plusieurs poètes russes des XVIIIe-XIXe siècles maintiennent cette
tradition d’écrire des poèmes en langue française. Le plus souvent, ils ne
les publient pas car ils relèvent pour la plupart du genre des poèmes de
circonstance et sont écrits en marge de l’œuvre principale : c’est le cas
des poètes du XVIIIe et du début du XIXe siècle Ivan Khemnitser,
Youriï Neledinskiï-Meletskiï, Vassiliï Pouchkine (oncle d’Alexandre
Pouchkine), mais aussi des grands poètes du XIXe siècle Alexandre
Pouchkine, Vassiliï Joukovskiï, Mikhaïl Lermontov, Fedor Tuttchev.

L’époque romantique voit apparaître des poètes russes dont les
poèmes français acquièrent de la gravité et des accents personnels,
traduisant de nouvelles tendances littéraires. Karolina Pavlova, dans son
poème Jeanne d’Arc, inclus dans le recueil de ses traductions poétiques
intitulé Les Préludes, qui paraît à Paris en 1839, chante la solitude de
« la Prédestinée » et « la croix des Élus »15. Xaveriï Labensky, Elisaveta
Oulybycheva, Elim Mechtcherskiï et Ernest Stackelberg puisent abon-
damment dans le fonds du romantisme. Leurs amours malheureuses,
leur mélancolie et leur âme souffrante, qui ne trouve pas de repères dans
la vie ordinaire, renvoient à la poésie de Lamartine et de Musset.

Les poèmes français des Russes participent aussi au dialogue entre la
Russie et l’Europe qui s’établit dans les années 1760 et se poursuit tant
en vers qu’en prose. Le comte Andreï Chouvalov et le prince Alexandre
Belosselskiï contribuent à ce dialogue en échangeant des vers et des
lettres avec Voltaire et d’autres écrivains français. Catherine II corres-
pond en français avec l’élite intellectuelle française, en vue notamment
de former l’opinion européenne. Le même but l’anime lorsqu’elle publie
en français l’Antidote (1770), ouvrage dirigé contre le livre de l’abbé
Chappe d’Auteroche Le Voyage en Sibérie (1768), où la vie en Russie
est représentée sous des couleurs qui paraissent très sombres à
l’impératrice.

Le prince Dmitriï Alexeïevitch Golitsyne, ambassadeur de Russie en
France et en Hollande dans les années 1760-1770, ami des philosophes
français, membre des académies européennes, publie en français ses
ouvrages philosophiques et scientifiques. En rédigeant son essai défen-
dant les physiocrates français, Dmitriï Golitsyne se rend compte du rôle
que joue le style dans l’exposé des idées et espère apparemment que la
langue de ses écrits sera capable de « persuader » les lecteurs français :

[…] en effet les écrits des Économistes […] sont d’un stile rude, lourd, et
rebutant même par une tournure singulière de phrases ; chose qui ne se par-
donnoit non plus en France, à l’époque surtout où elle voyoit un Buffon, un
Voltaire, un J. J. Rousseau à la tête des Écrivains. Mon principal but est de

15
Pavlova K., Polnoe sobranie sotchineniï [Œuvres complètes], Moscou ; Leningrad,
Sovetskiï pissatel, 1964, p. 500, 503.



« Je vous parlerai la langue de l’Europe… »

24

faire voir à quel point on méconnoit souvent les idées les plus justes […]
quand elles sont dénuées des graces et de la magie du stile, ou du prestige de
l’éloquence. Ces mêmes idées, ces mêmes maximes rédigées par la plume
mâle et énergique de J. J. Rousseau, auroient entraîné et persuadé tout le
monde16.

Dès le début, le français devient la langue des divertissements mon-
dains, à l’exemple des salons français : la langue des poèmes de circons-
tance qui remplissent les albums de l’époque, des portraits, du théâtre de
société. La romance française l’emporte lors des soirées des salons
aristocratiques, et ce sont des dilettantes russes qui en composent sou-
vent la musique et les paroles17.

Les représentants de la Russie sont parmi ces romanciers qui, n’étant
pas des Français, rédigent des romans français, tels l’Anglais William
Beckford, auteur de Vathek (1787), le Polonais Jan Potocki, auteur du
Manuscrit trouvé à Saragosse (rédigé entre 1794 et 1810), la Hollan-
daise Isabelle de Charrière, auteur de plusieurs romans publiés entre
1784 et 1806.

La comtesse Natalia Golovkina, la baronne de Krüdener, la princesse
Praskovia Golitsyna, la princesse Zinaïda Volkonskaia, le comte Fedor
Golovkine publient, au début du XIXe siècle, des œuvres romanesques.
D’autres paraissent aussi plus tard : le Manteau bleu du prince Emma-
nuel Golitsyne (1837), le Journal d’une solitaire d’Elisaveta Oulyby-
cheva (1853), Une saison à Paris (1863) de Varvara Rimskaïa-
Korsakova. Alexeï Konstantinovitch Tolstoy, en 1839-1840, écrit en
français ses deux premiers récits La famille du vourdalak et Le rendez-
vous dans trois cents ans, Alexandre Droujinine fait en français la
première ébauche de sa nouvelle Polin’ka Saks (1847)18.

Un grand nombre des textes rédigés en français constituent des écrits
intimes : journaux, mémoires, albums, lettres. Ces écrits apparaissent
dans la deuxième moitié du XVIIIe siècle, restent longtemps inédits ou
le demeurent souvent jusqu’à présent. Parmi les plus connus se trouvent
les mémoires de Catherine II et de la princesse Ekaterina Dachkova, de

16
De l’esprit des économistes ou les économistes justifiés d’avoir posé par leurs
principes les bases de la révolution française. Par le Prince D…[mitriï]
de G…[olitsyn] membre honoraire des académies des Sciences et des Arts de Peters-
bourg, de l’académie des curieux de la nature [sic] et de celle de Bruxelles, de
Stockolm, de Berlin &c., Brunsvick, 1796, p. 7-8.

17
Voir Dolgouchina M. G., Ou istokov rousskogo romansa. Kamernaïa vokalnaïa
mouzyka alexandrovskoï epokhi [À l’origine de la romance russe. Musique vocale de
chambre à l’époque d’Alexandre Ier], Vologda, Knijnoie nasledie, 2004.

18
Niqueux M., « De l’intime à la fiction : une ébauche en français de Polin’ka Saks
d’Aleksandr Družinin », in Revue des études slaves, LXXIX/3, 2008, p. 333-348.



Introduction

25

la comtesse Varvara Golovina et de la comtesse Roxandra Edling, du
comte Fedor Golovkine.

L’accroissement en Russie des sentiments patriotiques, surtout lors
de la guerre de 1812 contre Napoléon, « s’accordait avec la diffusion du
français »19. C’est dans cette langue notamment que sont rédigés les
textes du comte Fedor Rostoptchine, critiquant la gallomanie et déni-
grant la culture française20. Le renforcement du nationalisme, les avis
défavorables de Nikolaï Karamzine qui, dans ses Lettres du voyageur
russe (1795), se moque de ses compatriotes « qui veulent devenir des
auteurs français »21, et plus tard de Mme de Staël qui considère, dans De
l’Allemagne (1810), que « les vers français des Polonais et des Russes
ressemblent, à quelques exceptions près, aux vers latins du Moyen
Âge »22, n’ont pas empêché le recours au français qui reste longtemps en
Russie une langue tant parlée qu’écrite.

L’auteur de la première anthologie de la littérature russe publiée en
français en 1823, Eugène Dupré de Saint-Maure, consacre, après son
Introduction, une Note aux écrits des Russes en français. Soulignant que,
parmi d’autres langues étrangères, « cet idiome […] est celui qu’ils
écrivent avec le plus de facilité », il poursuit :

[…] leur style est pur, correct et naturel ; non seulement les règles gramma-
ticales y sont observées, mais encore on y trouve souvent toutes les finesses
du langage. Plusieurs Russes se sont exercés avec succès dans la versifica-
tion française ; les poésies de M. Khanikoff, ministre de Russie près la Cour
de Saxe, respirent la grâce et la sensibilité qui caractérisent nos poètes élé-
giaques. M. le comte Golowskin [sic], M. Bazile Pouschkin et M. Ouvaroff,
président de l’Académie des sciences, ont composé des pièces en vers fran-
çais qui ont le charme de l’élégance et le mérite d’une bonne facture ; mais
ces productions ne sont point imprimées. Il y a aussi plusieurs ouvrages
écrits dans notre langue : l’Histoire de Naples, par Grégoire Orloff23, un ro-
man du comte F. Golowskin, un ouvrage du comte Czernicheff publié sous
le titre de Théâtre de l’Arsenal, l’Histoire militaire de Russie, par M. le co-
lonel Boutourlin, aide de camp de S.[a] M.[ajesté] l’Empereur Alexandre, et
plusieurs autres ouvrages du même auteur ; les Mystères d’Éleusis, par

19
Lotman Y. M., « La littérature russe d’expression française », in Lotman, Rosenz-
weig, p. 16.

20
Œuvres inédites du Comte Rostoptchine publiées par la Comtesse Lydie Rostopt-
chine, avec une étude sur le gouverneur de Moscou par J. Bonnefon, Paris, Dentu,
1894.

21
Karamzine N. M., Lettres du voyageur russe, Moscou, Naouka, 1987, p. 338.

22
Mme de Staël, De l’Allemagne, partie I, chap. IX, « Des étrangers qui veulent imiter
l’esprit français ».

23
Le comte Grigoriï Vladimirovitch Orlov (1777-1826).



« Je vous parlerai la langue de l’Europe… »

26

M. Ouwaroff, publiés à Paris, par Madame Sylvestre de Sacy24. Madame la
comtesse Nathalie Golowskin a fait deux romans : Alphonse de Lodève, et
Élisabeth ou Histoire d’une Russe. Madame la princesse Zéneide Volkonsky
et Madame la princesse Michel Golitzin25 ont aussi composé un roman et
des nouvelles en langue française26.

Le poète Piotr Viazemskiï exprima plus tard le souhait de rassembler
et de publier des poèmes français des « dilettantes russes » sous le titre
La Muse française en Russie, et cita les noms du comte Chouvalov, du
prince Belosselskiï, de Khanykov, de Vassiliï Pouchkine, du prince
Boris Golitsyne, de Sergueï Ouvarov27.

En 1865, Nikolaï Golitsyne mentionne dans son Dictionnaire des
femmes écrivains russes quelques œuvres parues en français.
G. N. Ghennady établit en 1874 la première et l’unique bibliographie
des « ouvrages français publiés par des Russes ». Plusieurs livres qui
figurent dans le dictionnaire de Golitsyne et dans la bibliographie de
Ghennady sont actuellement introuvables.

L’étude de la littérature russe francophone d’abord s’est limitée à la
présentation de certains cas. Piotr Zaborov a procédé plus tard à une
étude plus systématique des poètes « franco-russes » du XVIIIe siècle
(Trediakovskiï, Cantemir, Khemnitser, Kapnist, Neledinskiï-Meletskiï,
Chouvalov, Belosselskiï, Boris Golitsyne, Khanykov). Enfin, Youriï
Lotman et Vladimir Rosenzweig ont rassemblé les échantillons
d’œuvres de divers genres publiées par des Russes en langue française,
et en ont donné une présentation synthétique. Ils ont souligné le fait du
bilinguisme « culturel » et « littéraire »28, présent en Russie à la fin du
XVIIIe et au début du XIXe siècle, et Youriï Lotman a défini la littéra-
ture russe d’expression française comme faisant partie de la culture
russe de l’époque. Lotman a procédé pour la première fois à la délimita-
tion de quelques domaines liés à l’emploi de la langue française. Il met
surtout en relief l’importance de cette langue pour le développement des
genres intimes, et le rôle des modèles littéraires français dans le « com-
merce avec soi-même »29 : « Les héros de la littérature française livrent

24
Marie-Anne-Félicité Renaudière de Vaux d’Aubigny (1767-1835), épouse
d’Antoine-Isaac Sylvestre de Sacy.

25
La princesse Praskovia Golitsyna, voir chap. V.

26
Dupré de Saint-Maure E., Anthologie russe, suivie de Poésies originales, Paris,
C. J. Trouvé, 1823, p. XXIX.

27
Viazemskiï P. A., « Staraia zapisnaia knijka » [« Le vieux carnet de notes »], in
Viazemskiï P. A., Polnoïé sobranié sotchineniï [Œuvres complètes], t. 8, Saint-
Pétersbourg, izdatelstvo grafa S. D. Cheremeteva, 1883, p. 489.

28
Lotman, Rosenzweig, p. 20, p. 54 passim.

29
Lotman Y. M., op. cit., p. 30.



Introduction

27

aux lecteurs russes les formules de leur moi »30. Par ailleurs, Youriï
Lotman insiste sur le fait que la littérature russe d’expression française
est « étroitement rattachée au quotidien, composée pro domo sua […].
La prétention à des chefs-d’œuvre artistiques y est absente »31.

Cependant les prétentions de cette littérature ne se limitent pas uni-
quement au cadre domestique. Même les genres intimes comme les
journaux personnels et les mémoires ne sont pas toujours exempts,
comme on va le voir, de soucis artistiques, et « l’intimité n’exclut pas la
recherche littéraire »32. Parfois les romans et les poèmes publiés par des
Russes en français prétendaient à être intégrés dans la littérature fran-
çaise, et au moins dans le cas du roman de Mme de Krüdener Valérie, ce
but fut atteint. Mais même les écrits français inédits, y compris « domes-
tiques », des Russes font partie, pour la plupart, d’un espace public, dans
la mesure où ils sont étroitement liés aux pratiques de la sociabilité :
lettres, poèmes de circonstance, portraits, journaux de voyage sont
diffusés dans des cercles qui communiquent entre eux. La littérature de
société est, à l’époque concernée, loin d’occuper une position marginale.

Les écrits français des Russes comportent un message significatif :
ils témoignent de l’ouverture culturelle et du passé européen commun,
ainsi que de l’attrait et du rôle exceptionnels d’une langue qui était
capable de modifier et de structurer d’une manière particulière la per-
ception du monde.

Il faut certainement tenir compte du fait que, dans certains cas, les
Russes qui écrivent en français maîtrisent insuffisamment (ou pratique-
ment pas) la langue de leur pays. Mais ce fait ne peut expliquer qu’en
partie le recours au français dans ces différents textes. La plupart des
auteurs francophones savaient s’exprimer en russe. Youriï Lotman
propose par ailleurs d’écarter « d’emblée l’idée d’une langue littéraire
russe insuffisamment développée pour permettre à l’écrivain de dire sa
pensée »33.

« Mon ami, je vous parlerai la langue de l’Europe, elle m’est plus
familière que la nôtre », écrit Alexandre Pouchkine en 1831 à Piotr
Tchaadaïev34, dont il vient de lire le manuscrit des Lettres philoso-

30
Ibid., p. 20.

31
Ibid.

32
Berelowitch W., « Les récits des voyageurs russes en France dans la seconde moitié
du XVIIIe siècle », in La culture française et les archives russes : Une image de
l’Europe au XVIIIe siècle, G. Dulac et al. (dir.), Ferney-Voltaire, CIEDS, 2004, p. 12.

33
Lotman, Rosenzweig, p. 10.

34
Lettre à Piotr Tchaadaïev du 6 juillet 1831, in Pouchkine A. S., Polnoïe sobraniïe
sotchineniï v dessiati tomakh [Œuvres complètes en dix volumes], t. X, Moscou,
Khoudlit, 1958, p. 363.



« Je vous parlerai la langue de l’Europe… »

28

phiques consacrées à la destinée de la Russie et rédigées en français.
Pouchkine répond ainsi à la lettre de Tchaadaïev, où celui-ci demande
au poète : « Écrivez-moi en russe ; il ne faut pas que vous parliez d’autre
langue que celle de votre vocation »35. À cette époque, Pouchkine est le
plus grand écrivain russe, et ce n’est pas que la langue dans laquelle sont
écrites ses œuvres ne lui soit pas familière. Mais, à part le fait qu’il
s’adapte, selon le code mondain, à son destinataire qui écrit en français,
il préfère tenir dans cette langue une discussion qui relève du genre de
conversation à la fois amicale et savante36. La langue choisie par Pouch-
kine est étroitement liée à ce genre, à son « laisser-aller » qu’il sait
apprécier. « Le degré de l’automatisation de la langue française »37 lui
permet de présenter ses réflexions d’une manière à la fois aisée, dyna-
mique et distanciée.

Cet ouvrage n’a pas pour objectif de donner un panorama exhaustif
des écrits rédigés par des Russes en langue française. Il essaie de définir
les principales tendances, formées aux XVIIIe et XIXe siècles, qui
président à l’emploi de cette langue. En étudiant ce phénomène culturel,
il paraît important de s’appuyer non seulement sur des œuvres publiées
(notamment celles qui n’ont encore guère fait l’objet d’étude), mais
aussi sur plusieurs œuvres inédites, et de tenter de montrer ce que
signifie l’adoption du français, dont l’emploi est souvent loin d’être
« semiotically insignificant »38. L’intérêt de ce phénomène est, en pre-
mier lieu, de voir comment se forme et fonctionne le discours dans cette
langue, et comment s’opère, par son intermédiaire, l’insertion dans le
contexte littéraire et culturel européen, ainsi que l’ouverture d’une
perspective transnationale. De même, le statut de la littérature
d’expression française au sein de la culture russe reste à préciser. Enfin,
plusieurs textes peu connus paraissent dignes de participer à la reconsti-
tution du champ littéraire et culturel de l’époque.

35
Lettre de Piotr Tchaadaïev du 17 juin 1831, in Perepiska A. S. Pouchkina v dvoukh
tomakh [Correspondance d’Alexandre Pouckine en deux volumes], Moscou, Khou-
dlit, 1982, p. 272.

36
Voir Lotman Y. M., op. cit., p. 12.

37
Paperno I. A., « O dvouïazytchnoï perepiske pouchkinskoï epokhi » [« Sur la
correspondance bilingue de l’époque de Pouchkine »], in Outchenyïé zapiski Tar-
tousskogo ouniverssiteta, vyp. 358, Tartou, éditions de l’Université de Tartou, 1975,
p. 150.

38
Marrese, M. Lamarche, « “The Poetics of Everyday Behavior” Revisited, Lotman,
Gender, and the Evolution of Russian Noble Identity », in Kritika : Explorations in
Russian and Eurasian History, 11, 4, Fall 2010, p. 738.


