
		
			[image: cover.png]
		

	


    Christopher West


    Bonnes nouvelles

    sur le sexe et le mariage


    Traduit de l'américain

    par Marie Chatagnon Debœuf


[image: 41500]




Table des matières


  Titre



  Dédicace



  Introduction



  1. Le grand mystère

  La place centrale de la sexualité dans le plan de Dieu



  Homme et femme : image de la Trinité



  Le mariage : sacrement du Christ et de l'Église



  La sexualité humaine « au commencement »



  Il n'est pas bon d'être seul



  Les effets du péché originel



  La complémentarité des sexes devient discorde entre les sexes



  La rédemption de notre sexualité dans le Christ



  Une question de foi



  Le plan originel de Dieu : norme pour la sexualité et le mariage





  2. Qui le dit ?

  1. Qui détermine ce que l'Église enseigne officiellement ? Ne sommes-nous pas tous « l'Église » ?



  2. Où donc l'Église est-elle allée chercher l'idée d'un « Magistère » pour donner ses enseignements officiels ?



  3. L'Église croit donc vraiment qu'elle parle au nom de Dieu et qu'elle connaît « la vérité » ? Quelle arrogance !



  4. Comment l'Église peut-elle affirmer qu'elle enseigne sans erreur ? L'histoire montre qu'elle a commis de nombreuses fautes et fait des choses horribles : Galilée, les Croisades, l'Inquisition…



  5. L'« infaillibilité » de l'Église ne s'applique-t-elle pas uniquement à quelques rares déclarations du pape ?



  6. L'Église doit se débarrasser de sa structure hiérarchique et être plus démocratique et ouverte au dialogue



  7. En tant que Catholique, ne suis-je pas autorisé à remettre en question les enseignements de l'Église ? Peut-être se trompe-t-elle sur certaines choses ? Dois-je vraiment croire tout ce qu'elle enseigne ?



  8. La morale n'est-elle pas l'affaire de ma conscience personnelle ?



  9. L'Église doit vraiment arrêter de juger les gens et d'imposer son enseignement à tout le monde ! Nous devons tous être libres de faire nos propres choix.



  10. Pourquoi pense-t-on si souvent que l'Église voit le sexe d'un mauvais œil ?



  11. L'Église doit s'en tenir à la religion et ne pas mettre son nez dans mes affaires



  12. Je trouve assez aberrant que de vieux célibataires cherchent à imposer une morale sexuelle aux autres… Que connaissent-ils du sexe ?



  13. Pourquoi l'Église est-elle à ce point obsédée par le sexe ?





  3. À quoi disons-nous « oui » ?

  1. Qu'est-ce au juste que le mariage pour l'Église catholique ?



  2. Qu'est-ce qui fait du mariage un sacrement ?



  3. La position de l'Église sur le divorce ne laisse aucune échappatoire aux femmes enfermées dans des relations violentes



  4. Si l'Église croit que le mariage dure jusqu'à ce que la mort sépare les époux, pourquoi y a-t-il autant de demandes de nullité de mariage ?



  5. Qu'est-ce qui fait qu'un mariage est valide ?



  6. Que signifie ne pas donner son consentement à ces promesses ?



  7. Et si des époux pensent qu'ils ne feront pas de bons parents ? Êtes-vous en train de dire que l'Église ne les laissera pas se marier ?



  8. Et si un couple ne peut pas avoir d'enfants ?



  9. Je n'arrive pas à croire que l'Église puisse être sans cœur au point de refuser le sacrement de mariage aux personnes impuissantes. Il n'y a pas que le sexe dans le mariage !



  10. Le mariage est une union aussi bien spirituelle que physique. Qu'est-ce que cela fait si on ne peut pas avoir d'union charnelle ?



  11. Mes parents ont été mariés pendant plus de vingt-cinq ans, ils ont eu cinq enfants, mais ils ont quand même obtenu de l'Église une reconnaissance de nullité. Comment l'Église peut-elle décréter un beau jour, après tant de temps, que le mariage de mes parents n'a jamais existé ? Cela fait de moi un enfant illégitime !



  12. Ma sœur, catholique, veut épouser un Protestant divorcé. Le prêtre a dit que celui-ci devait faire une demande de nullité et que, s'il ne l'obtenait pas, ils ne pourraient pas se marier. Pourquoi l'Église demande-t-elle aussi aux Protestants de passer par la procédure de demande de reconnaissance de nullité ?



  13. Pourquoi l'Église ne vit-elle pas avec son temps et n'admet-elle pas que certains mariages ne marchent pas, tout simplement ?



  14. Jésus lui-même n'a-t-il pas dit que le divorce était acceptable en cas d'adultère ?



  15. Mon frère est un bon Catholique. Il aime sa nouvelle femme et il aime Dieu. Mais il ne peut pas recevoir la communion parce qu'il n'a pas obtenu la reconnaissance de nullité de son premier mariage. Il se sent exclu et mal aimé par l'Église. Pourquoi l'Église catholique est-elle si dure et insensible sur le sujet ? Les autres Églises accueillent tout le monde, quelle que soit la situation des gens !



  16. « Femmes, soyez soumises à vos maris. » Chaque fois que j'entends ce verset des Écriture, cela me hérisse le poil ! Pourquoi devrais-je écouter ce que dit la Bible sur le mariage, alors qu'elle rabaisse autant les femmes ?



  17. Jésus n'a-t-il pas dit qu'il n'y avait pas de mariage après la résurrection ? Pourquoi ? Est-ce que cela signifie que ma femme et moi ne serons plus ensemble au Ciel ?





  4. Avant de dire « oui »

  1. Qu'est-ce que la chasteté ?



  2. Pourquoi deux adultes consentants qui s'aiment ne pourraient-ils pas avoir des relations sexuelles ? Après tout, quelle différence cela fait-il d'avoir un certificat de mariage ?



  3. J'ai été dans une école catholique pendant douze ans et je n'ai jamais entendu ce que vous dites là. Pourquoi ?



  4. Comment puis-je retrouver cette vision de la sexualité, si je suis déjà passé à côté ?



  5. Nous sommes fiancés. Dans notre cœur, nous savons que nous nous sommes déjà engagés l'un envers l'autre pour la vie. Pourquoi ne pas exprimer cet engagement dans la relation sexuelle ?



  6. Mon futur fiancé et moi-même avons tous les deux des parents divorcés. Avant de prendre un engagement sérieux, nous avons donc décidé d'emménager ensemble pour voir si nous sommes compatibles. Dans notre situation, cela semblait être la meilleure chose à faire. Pourquoi l'Église dit-elle que nous « vivons dans le péché » ?



  7. Mon petit ami et moi sommes très amoureux et très attirés l'un par l'autre. Nous ne sommes pas « allés jusqu'au bout » mais nous avons du mal à voir où se trouve la ligne à ne pas franchir. Et d'abord, y a-t-il une ligne ?



  8. N'existe-il pas, quand même, des limites physiques à ne pas franchir ?



  9. Il y a quand même une différence, en matière de chasteté, entre les couples qui se fréquentent et les couples fiancés, non ?



  10. L'Église enseigne-t-elle vraiment que la masturbation n'est pas une bonne chose ? Est-ce aussi valable pour des adolescents qui ne font ainsi que découvrir et expérimenter leur corps ?



  11. La plupart des psychologues considèrent la masturbation comme une chose normale et saine. Ils vont même jusqu'à dire qu'il est malsain de ne pas se masturber. Pourquoi l'Église ne comprend-elle pas cela ?



  12. Que suis-je censé faire de tous mes sentiments et désirs sexuels si je ne peux pas avoir de relations et si je ne dois pas me masturber ? Parfois, j'ai l'impression que je vais éclater…



  13. Si j'ai des éjaculations nocturnes, dois-je me sentir coupable ?



  14. Pornographie : où est le problème ?





  5. Vivre le « oui »

  1. Pourquoi les couples mariés doivent-ils vivre la chasteté, alors que la période des fiançailles est terminée pour eux ?



  2. Je suis marié depuis seize ans et je n'ai jamais pensé que la chasteté pouvait exister dans le mariage, ni vu la sexualité comme un renouvellement des promesses du mariage. Que signifie concrètement la chasteté dans le mariage ?



  3. Êtes-vous en train de dire qu'on ne peut avoir une relation sexuelle avec sa femme que quand on veut avoir un bébé ?!



  4. Quelqu'un m'a dit que pour l'Église il n'est pas bien d'avoir des rapports bucco-génitaux, même pour les couples mariés. Est-ce vrai ?



  5. Qu'en est-il des pratiques anales ?



  6. Tout cela est bien mécanique… Comme si l'expression de l'amour se réduisait à de la plomberie ! Comme s'il s'agissait d'insérer le bon membre dans le bon orifice !



  7. Est-il vrai que pour les Catholiques la « position du missionnaire » est la seule position acceptable pour avoir une relation sexuelle ?



  8. Qu'y a-t-il de mal à essayer de mettre du piquant dans sa vie sexuelle en y introduisant un peu de variété ?



  9. Faire l'amour moralement ôte toute spontanéité à la chose ! Pourquoi même les couples mariés ne peuvent-ils pas se laisser aller à la passion du moment ?



  10. Tout cela est bien lourd… Le sexe ne peut-il pas être fun, tout simplement ?



  11. Je suis marié depuis treize ans. J'ai beau savoir que le sexe est bon, voire sacré, il me donne quand même l'impression d'être sale. Qu'est-ce qui cloche chez moi ?



  12. Ma mère m'a dit que lorsqu'elle s'est mariée la première fois, un prêtre lui a dit qu'elle était obligée de se « soumettre » sur commande aux besoins sexuels de son mari. Qu'en est-il aujourd'hui ?



  13. L'Église n'a-t-elle pas enseigné que l'une des finalités spécifiques du mariage était de relâcher la tension sexuelle ?



  14. Saint Paul justifie bien le relâchement de la tension sexuelle lorsqu'il dit qu'il vaut mieux se marier plutôt que de brûler de désir, non ?



  15. La limite entre l'amour et la recherche de soi n'est-elle pas ténue ? J'ai parfois du mal à savoir quelles sont mes motivations réelles…





  6. « Oui… mais non »

  1. Mais enfin, que peut-il bien y avoir de mal à recourir à la contraception ?!



  2. Êtes-vous en train de dire que les couples qui ont recours à la contraception ne s'aiment pas ?



  3. Qu'est-ce qu'un couple est censé faire, alors ? Avoir douze enfants ?



  4. L'Église dit-elle qu'un couple qui veut éviter une nouvelle grossesse sans trahir ses promesses de mariage doit s'abstenir de relations sexuelles jusqu'à la ménopause ?



  5. N'est-ce que couper les cheveux en quatre ? Quelle différence y a-t-il entre rendre soi-même stérile l'union sexuelle et attendre qu'elle soit naturellement infertile ?



  6. Refuser d'avoir une relation sexuelle, n'est-ce pas contredire les promesses de son mariage davantage encore que décider d'avoir une relation sexuelle protégée ?



  7. La distinction que fait l'Église entre le contrôle « artificiel » et « naturel » des naissances n'a pas de sens. Cela signifie qu'utiliser du latex est immoral, c'est ça ?



  8. Voilà une preuve de plus que l'Église catholique est opposée au progrès moderne et à la technologie. Si Dieu nous a donné une intelligence pour contrôler notre fertilité, nous devons l'utiliser.



  9. Je ne vois toujours pas la différence entre les méthodes naturelles de planification des naissances et la contraception…



  10. On m'a toujours appris que la moralité d'un acte se jugeait à l'intention. Les couples qui utilisent les méthodes naturelles de planification des naissances et ceux qui utilisent des moyens contraceptifs n'ont-ils pas la même intention ?



  11. Où est-il écrit dans la Bible que la contraception est un mal ?



  12. Pour quelles bonnes raisons un couple utiliserait donc les méthodes naturelles ?



  13. Nous avons déjà cinq enfants. J'ai décidé – et la décision m'appartient – de faire en sorte de ne pas tomber enceinte à nouveau. Avec mon mari, nous avons jugé que la pilule était la meilleure méthode pour nous. Cela ne regarde pas l'Église. Si l'Église a un si grand amour pour les familles, elle doit leur permettre de choisir la méthode de contrôle des naissances qui leur convient le mieux, au lieu de les culpabiliser.



  14. En matière de contrôle des naissances, l'Église catholique a perdu le contact avec les besoins des vraies gens. Aucune autre Église n'enseigne que le contrôle des naissances n'est pas bien. L'Église catholique perd toute crédibilité sur ce point.



  15. Vous passez sous silence toute une série de bénéfices. La contraception a aidé les femmes à se libérer, elle a apporté plus d'égalité entre les sexes, elle a libéré les couples mariés, leur permettant de mieux profiter du sexe sans craindre de grossesses non désirées. En quoi cela est-il mauvais ?



  16. Il est contradictoire d'être à la fois contre la contraception et contre l'avortement ! Comment l'Église ne le voit-elle pas ? Tant qu'il y aura des grossesses non désirées, il y aura des avortements.



  17. Et si l'on prend la pilule pour des raisons médicales ? Est-ce mal, là aussi ?



  18. Les méthodes naturelles de planification des naissances ne sont pas efficaces à 100 % elles non plus. Donc, même si tout le monde les utilisait, comme le prescrit l'Église, la tentation d'avorter existerait toujours.



  19. Les couples qui utilisent les méthodes naturelles doivent avoir beaucoup de surprises, alors ! Dans le cabinet de mon médecin, un tableau dit que ces méthodes ne sont efficaces qu'à 80 %.



  20. Je pensais que les méthodes naturelles, c'était justement la méthode Ogino.



  21. Avec les méthodes naturelles, combien de jours faut-il s'abstenir pour ne pas tomber enceinte ?



  22. Il n'y a rien de « naturel » à s'abstenir de relations sexuelles quand on est marié. Cela pourrait même nuire au couple.



  23. Quel degré d'intimité conjugale est acceptable pendant les périodes d'abstinence ?



  24. J'accepte ce que dit l'Église mais mon mari insiste pour que nous utilisions des contraceptifs. Que dois-je faire ?



  25. Je me suis fait ligaturer les trompes. Je le regrette aujourd'hui. Que dois-je faire ?



  26. Nous avons recours à des moyens contraceptifs depuis des années. Nous n'avions jamais entendu parler de tout cela. Que devons-nous faire ?





  7. « Oui… mais pas comme Dieu le veut »

  1. L'Église est pro-famille et pro-vie, c'est clair. Il est donc logique qu'elle s'oppose aux technologies qui entravent la procréation. Mais pourquoi s'oppose-t-elle à des technologies qui visent justement à mettre au monde des enfants ?



  2. Êtes-vous en train de dire que les enfants conçus grâce à ces techniques ne sont pas créés par Dieu ou ne sont pas créés à son image ?



  3. Vous dites que recourir aux techniques de procréation médicalement assistée revient à se prendre pour Dieu. Mais alors, nous nous prenons pour Dieu à chaque fois que nous nous faisons opérer ou prenons des médicaments, non ?



  4. N'avez-vous pas dit que la stérilité était une maladie (voir chapitre 6, question 8) ?



  5. Je comprends que les enfants doivent être le fruit de l'amour de leurs parents. Mais les enfants conçus de manière artificielle peuvent l'être sur un plan spirituel.



  6. Pourquoi l'adoption est-elle moralement acceptable ? Les enfants adoptés ne sont pas eux non plus le fruit de l'union sexuelle du couple !



  7. La femme de mon frère ne peut pas avoir d'enfants. Tous deux m'ont demandé si je voulais bien être la mère porteuse de leur enfant. J'aime mon frère et je veux l'aider. Où est le mal ?



  8. Dieu ne nous a-t-il pas appelés à dominer la nature ?



  9. De nombreuses femmes célibataires ont un sincère désir d'enfant. Ces technologies peuvent leur permettre de réaliser leur souhait. Qu'y a-t-il de mal à ça ?



  10. Je comprends que les célibataires puissent ne pas avoir « droit » aux enfants. Mais l'Église est terriblement cruelle de refuser le droit d'avoir un enfant à des époux qui s'aiment et en veulent un de tout leur être !



  11. Dans ces conditions, qu'est-ce qu'un couple doit faire s'il n'arrive pas avoir d'enfants, alors qu'il en veut vraiment ? Se contenter de souffrir ?



  12. Mon médecin veut me faire faire un spermogramme pour voir si la cause de notre stérilité vient de moi. Est-ce que ça va si je me masturbe pour fournir le sperme ?



  13. Entre aider l'acte conjugal et se substituer à l'acte conjugal, la frontière est parfois mince… Comment faire la distinction ?



  14. Nous avons une fille magnifique qui a été conçue par insémination artificielle. Sans relâche, nous avions prié Dieu qu'il nous bénisse en nous donnant un enfant. Nous croyons qu'il l'a fait en nous donnant notre fille. Nous ne pourrions pas imaginer la vie sans elle. Je refuse de croire que ce que nous avons fait est mal.



  15. Nous savions que l'Église enseignait que c'était mal mais nous n'avions pas compris pourquoi. Nous voulions tellement un bébé ! Grâce à une fécondation in vitro, nous avons maintenant des jumeaux. Est-ce que Dieu est en colère contre nous ? Que devons-nous faire ?





  8. Lorsque dire « oui » est impossible

  1. D'après mon curé, l'Église enseigne qu'être gay ne pose pas de problème, à condition de ne pas passer à l'acte. Est-ce vrai ? Cela me semble contradictoire.



  2. Quel mal y a-t-il à ce que deux personnes de même sexe s'aiment ? Si Dieu est amour, ça ne peut pas être mal !



  3. Quelle différence y a-t-il entre l'union sexuelle d'époux stériles et le rapport sexuel de deux personnes homosexuelles ? Aucune de ces deux situations n'est « ouverte à la fécondité ».



  4. Dieu est cruel de susciter dans le cœur des gens des sentiments qu'il leur interdit ensuite de mettre en pratique !



  5. Êtes-vous en train de dire que les homosexuels peuvent changer et devenir hétérosexuels ?



  6. Vous êtes conscient qu'un grand nombre d'homosexuels s'opposent avec force à tout ce que vous dites là et vont vous accuser d'homophobie ?



  7. De l'autre côté de ma rue vit un couple de lesbiennes. Elles sont tellement gentilles et affectueuses à notre égard et l'une envers l'autre… Je refuse de croire qu'elles « vivent dans le péché ».



  8. Je suis marié et j'ai trois enfants. Je ne l'ai jamais dit à personne mais il m'arrive d'être attiré par d'autres hommes. Est-ce que cela veut dire que je suis gay ? J'ai peur que cela détruise mon mariage. Que dois-je faire ? Comment puis-je surmonter cela ?



  9. Notre fille nous a annoncé récemment qu'elle était lesbienne et qu'elle emménageait avec sa « petite amie ». Notre relation avec elle en est terriblement affectée. Mon mari et moi ne savons pas quoi faire et vers qui nous tourner.





  Dire « oui » à Dieu seul

  1. Si la vocation à l'« amour sponsal » est la vérité fondamentale de notre existence et l'accomplissement de notre humanité, pourquoi l'Église promeut-elle le célibat ?



  2. L'Église continue-t-elle d'enseigner que la vie consacrée est un appel « plus élevé » que le mariage ?



  3. Pourquoi, dans l'Église catholique, les prêtres n'ont-ils pas le droit de se marier ?



  4. Le célibat n'est pas naturel, point. Il n'est pas surprenant que tant de prêtres aient des problèmes de sexualité. Les scandales sexuels cesseraient si les prêtres étaient autorisés à se marier.



  5. Pourquoi les femmes ne peuvent-elles pas être prêtres ?



  6. Si même un homme devient « épouse du Christ » en tant que membre de l'Église, pourquoi une femme ne peut-elle pas devenir « époux de l'Église » comme prêtre ?



  7. Saint Paul n'a-t-il pas dit qu'il n'y a plus ni homme ni femme car tous ne font qu'un dans le Christ Jésus ?



  8. Je suis célibataire. Si l'« amour sponsal » est si important, qu'est-ce que je deviens ?



  9. Pourquoi Joseph et Marie n'ont-ils jamais eu de relations sexuelles, alors qu'ils étaient mariés ?





  Remerciements




  
    Nihil obstat,


    Paris, le 21 mars 2014


    G. PELLETIER


    


    Imprimatur,


    Paris, le 21 mars 2014


    M. VIDAL, Vic. Ep.


    


    


    


    


    Édition originale:


    Good News about Sex and Marriage


    © Servant Books, 2000, 2004.


    28 W. Liberty St.


    Cincinnati, OH 45202 (USA)


    www.AmericanCatholic.org


    


    


    © Éditions de l'Emmanuel, 2014.


    89, bd Auguste-Blanqui, 75013 Paris


    www.editions-emmanuel.com


    


    Composition: SoftOffice (38)


    


    Conception couverture:

    © Christophe Roger


    


    Images:


    © Surkov Vladimir / Shutterstock


    


    ISBN numérique: 978-2-35389-359-1

  


  

    À ma Wendy bien-aimée.


    Sans son amour, je ne serais pas l'homme

    que je suis aujourd'hui


    et je n'aurais pas pu écrire ce livre.




			Introduction

			L'homme ne peut vivre sans amour. Il demeure pour lui-même un être incompréhensible, sa vie est privée de sens s'il ne reçoit pas la révélation de l'amour, s'il ne rencontre pas l'amour, s'il n'en fait pas l'expérience et s'il ne le fait pas sien, s'il n'y participe pas fortement. C'est pourquoi, comme on l'a déjà dit, le Christ Rédempteur révèle pleinement l'homme à lui-même.

			Jean-Paul II1

			En grandissant dans la foi catholique, dans les années 1970 et 1980, j'avais beaucoup de questions et d'objections sur l'enseignement de l'Église en matière de sexualité et de mariage. Lorsque les hormones ont commencé à me titiller, tout ce qu'on m'avait appris sur l'importance de «rester pur» s'est volatilisé, ou presque. Au cours des années qui ont suivi, mon comportement sexuel allait laisser des traces dans ma vie.

			Étudiant en première année à l'université, je me suis trouvé en proie à une profonde et douloureuse confusion quant à mon identité masculine. Je ne pouvais nier que cette douleur et cette confusion provenaient, pour une large part, de mon comportement et de mes habitudes sexuelles. La promiscuité sexuelle généralisée de la vie en résidence universitaire ne faisait qu'amplifier mon mal-être.

			Les «conquêtes sexuelles» que nous nous racontions tous – en les exagérant, bien entendu – m'ont ouvert les yeux sur la laideur dont les hommes sont capables. Derrière chacune de ces «conquêtes», une femme était utilisée puis jetée. Mais personne ne semblait s'en soucier.

			Un jour, dans l'un des dortoirs, j'ai assisté à une soirée qui a dégénéré. Il y a eu un viol. (J'ai oublié de préciser qu'il s'agissait d'une université catholique.) Pour moi, le point de non-retour était franchi. Cette expérience m'a hanté: comment un homme pouvait-il traiter ainsi une femme, comme si elle n'était rien d'autre qu'une «chose» au service de son plaisir sexuel? Plus je me posais cette question, plus je sentais qu'elle m'était en fait directement adressée.

			Je n'ai jamais violé personne, me disais-je. Mais suis-je si différent de ce type dans la manière dont je traite les femmes, en pensée et en actes? Est-ce que je n'utilise pas moi aussi ma petite amie pour satisfaire mon plaisir sexuel? Quand j'ai accepté d'être honnête avec moi-même, force m'a été de conclure que je ne valais pas tellement mieux que ce violeur.

			Pendant cette période de profonde remise en question, je me suis mis en colère contre Dieu. «C'est toi qui as donné aux hommes ces hormones, protestais-je. Or, le moins que l'on puisse dire, c'est qu'elles nous causent de sacrés problèmes!… Qu'est-ce que je suis censé en faire? Je veux savoir la vérité! Le sexe, à quoi ça rime? Et être un homme, qu'est-ce que ça veut dire?»

			Cette prière m'a lancé dans une quête à la découverte de la vérité sur la sexualité. Le Christ a dit: «Cherchez et vous trouverez» (Mt 7, 7). J'ai donc cherché.

			Et ce que j'ai trouvé au bout du compte, ce sont les écrits de Jean-Paul II. Voilà un homme qui a pensé à frais nouveaux et présenté de manière lumineuse et très originale l'enseignement de l'Église sur la sexualité et le mariage. Son travail a préparé le terrain à une nouvelle «révolution sexuelle» qui promet d'offrir ce que la précédente n'a pas pu donner, à savoir la vraie satisfaction de ce désir qui nous met tous en mouvement: aimer et être aimé.

			De fait, les contributions de Jean-Paul II à l'enseignement catholique sur la sexualité et le mariage sont si vastes que plus des deux tiers de ce que l'Église a dit sur le sujet l'a été sous son pontificat. Malgré cela, la plupart des catholiques ne connaissent pratiquement rien de son travail. Lorsque les idées de Jean-Paul II obtiendront la reconnaissance qu'elles méritent, notre monde verra la restauration du mariage et de la famille et la construction d'une vraie culture de vie. Ce sera, à mon sens, le nouveau printemps dont ce pape a si souvent parlé.

			En l'espace de quelques mois, j'ai dévoré sa Théologie du Corps2, son exhortation apostolique Les tâches de la famille chrétienne dans le monde d'aujourd'hui (Familiaris Consortio)3 et son livre Amour et Responsabilité4. Ce que j'ai lu a comme disséqué mon cœur. D'une certaine manière, ce vieux souverain pontife célibataire était capable de mettre le doigt sur les frémissements les plus profonds de mon être, et de m'aider à les comprendre.

			Il avait l'art d'expliquer le sens profond de la doctrine catholique et de montrer la splendeur du plan originel de Dieu sur l'homme et la femme créés à son image. Il a transformé radicalement le regard que je portais sur mon identité d'homme, la manière dont je considérais les femmes, la manière dont je comprenais l'Église et Dieu. En bref, il a changé ma vision… sur tout. J'ai su alors que je passerais le reste de ma vie à étudier la pensée du pape et à la transmettre aux autres.

			Aujourd'hui, devenu éducateur spécialisé dans l'enseignement de l'Église sur la sexualité et le mariage, je parle régulièrement de ces sujets à un grand nombre de gens. Partout où je vais, ils me posent des questions directes et sincères. Ils soulèvent des points et des objections qui pèsent lourd sur leur cœur et touchent intimement leur vie et la vie de ceux qu'ils aiment. Ces questions et objections méritent des réponses sincères, directes et approfondies, des réponses qui abordent de front le domaine le plus intime de la vie humaine et aident les gens à trouver un sens aux enseignements apparemment «arbitraires» et «démodés» de l'Église sur le sujet.

			Lorsque j'explique l'enseignement de l'Église en m'appuyant sur ma propre expérience et sur ce que j'ai appris de Jean-Paul II, les gens me disent à tous les coups: «J'ai fait toute ma scolarité dans des écoles catholiques et je n'ai jamais entendu ça. Pourquoi?» D'autres répondent en pleurant: «Si seulement j'avais su ça plus tôt, ça m'aurait peut-être épargné des erreurs et des souffrances…».

			Ce livre est né de ces échanges. Ce sont des gens comme vous qui m'ont aidé à l'écrire. J'ai rassemblé les questions de célibataires, de fiancés, de jeunes mariés, de couples ayant dix, vingt, trente, quarante années de mariage – voire plus –, de catholiques, de protestants et de non-croyants, de gens heureux ou malheureux en couple, de gens qui ont souffert du divorce. Dans ce livre, je reprends chacune de ces questions et j'y réponds.

			À la suite de Jean-Paul II, le premier chapitre pose les fondements bibliques du plan de Dieu sur la sexualité et le mariage. Les chapitres suivants sont divisés de manière thématique et présentés sous la forme de questions-réponses. L'objectif est d'apporter des réponses aussi complètes que possible aux questions posées. Si vous en avez une qui n'est pas directement traitée dans ce livre, vous pourrez néanmoins acquérir en le lisant les outils qui vous permettront de parvenir à une réponse catholique éclairée.

			Certains d'entre vous ouvriront peut-être ce livre pour y chercher une réponse rapide à telle question spécifique. Ce n'est pas un problème, à condition que vous gardiez à l'esprit que chaque chapitre s'appuie sur le précédent. Pour bien tout saisir, il est conseillé de suivre l'ordre des chapitres. Je vous recommande également de prendre le temps de lire les notes en fin de chapitre; en plus des références, elles contiennent souvent des informations utiles, y compris des ressources supplémentaires et le moyen d'en faire votre profit.

			Je prie du fond du cœur pour que, quelles que soient votre situation et l'étape où vous en êtes, ce livre vous aide à connaître, comprendre, vivre et faire l'expérience de la magnifique vérité de l'amour humain. C'est là en effet que nous trouvons l'image du divin, un avant-goût du paradis – la pleine satisfaction de tous nos désirs les plus intimes.

			

			
				
					1. Introduction à Redemptor Hominis, n° 10.

				

				
					2. La Théologie du Corps est le titre collectif donné aux 129 catéchèses dispensées par le pape Jean-Paul II à l'occasion de ses audiences générales du mercredi, entre le 5 septembre 1979 et le 28 novembre 1984. À travers une analyse des textes bibliques sur le corps, la sexualité, le mariage et la vocation au célibat, Jean-Paul II y manifeste, en des formulations inédites, une compréhension extrêmement profonde de la personne humaine et de ce que signifie notre vocation à l'«amour sponsal». Beaucoup de ces idées pénétrantes sont présentées au chapitre 1 du présent ouvrage. Les chapitres suivants s'inspirent largement eux aussi de ces catéchèses de Jean-Paul II. (NdE: Nous renvoyons les lecteurs français et francophones à la réédition des catéchèses de Jean-Paul II en un seul volume, parue aux éditions du Cerf: Jean-Paul II, Homme et femme il les créa. Une spiritualité du corps, Paris, Cerf, 2013.)

				

				
					3. Cette exhortation apostolique a été écrite en 1981, à la suite du Synode des évêques sur la famille réuni en 1980. Elle constitue une présentation excellente et très complète de l'enseignement de l'Église sur la sexualité, le mariage et la vie de famille. Dans les notes qui suivent, nous y ferons référence sous le titre Familiaris Consortio.

				

				
					4. Karol WOJTYLA (Jean-Paul II), Amour et Responsabilité, Dialogue/Stock, Paris, 1978. Cet ouvrage a été publié pour la première fois en 1960, en Pologne, dix-huit ans avant que Karol Wojtyla ne devienne le pape Jean-Paul II. S'appuyant sur des années de dialogue et d'apostolat avec des jeunes, des fiancés et des couples mariés, Karol Wojtyla examine l'expérience humaine ordinaire pour démontrer que l'enseignement moral catholique sur la sexualité et le mariage correspond parfaitement à la dignité de la personne. La philosophie «personnaliste» – c'est ainsi que l'on a qualifié la position de Jean-Paul II – reconnaît que la personne humaine est un sujet à l'égard duquel la seule attitude qui convienne est l'amour. Une personne ne peut jamais être réduite à une simple chose que l'on pourrait utiliser. Jean-Paul II soutient que la non acceptation des exigences de l'éthique sexuelle catholique transforme inévitablement les personnes en objets susceptibles d'être utilisés.

				

			

		

	
		
			1

			Le grand mystère

			Fondements

			Le « grand mystère », qui est l'Église et l'humanité dans le Christ, n'existe pas sans le « grand mystère » qui s'exprime dans le fait d'être « une seule chair » […], c'est-à-dire dans la réalité du mariage et de la famille.

			Jean-Paul II5

			L'enseignement de l'Église sur la sexualité et le mariage est une bonne nouvelle. Il est bon d'insister sur ce point dès le début. C'est une bonne nouvelle parce qu'il s'agit de la vérité sur l'amour, et que l'amour vrai est l'accomplissement de la personne.

			En même temps, c'est un enseignement exigeant car la vérité sur l'amour est toujours exigeante.

			Lorsque nous recherchons la vraie signification de la sexualité, nous touchons au cœur même de notre être d'homme et de femme. Nous nous retrouvons face à nos désirs et aspirations les plus profonds et, en même temps, face à nos peurs, nos blessures, notre égoïsme et nos péchés les plus grands. C'est là que réside le défi : si nous voulons découvrir la vérité sur notre sexualité, nous devons faire face à la réalité de notre humanité – dans ce qu'elle a de bon et de mauvais. Cela nous mène inévitablement à la croix, car c'est le Christ qui, en nous révélant la vérité sur l'amour, nous révèle le sens de la vie.

			« [Aimez-vous] les uns les autres comme je vous ai aimés » (Jn 15, 12). Ces mots du Christ résument à la fois le sens de la vie et le sens de la sexualité humaine. Dans la morale sexuelle se joue l'expression de l'amour de Dieu à travers nos corps. C'est ce qui fait dire à Jean-Paul II que, si nous vivons conformément à la vérité de notre sexualité, nous accomplissons la vraie signification de notre essence et de notre existence.6

			Mais le contraire est tout aussi vrai : si nous ne vivons pas conformément à la vérité de notre sexualité, nous passons complètement à côté du sens de notre existence. Nous nous privons de la vraie joie, du vrai bonheur.

			Les discussions sur la morale sexuelle ne sont donc pas simplement affaire de visions éthiques divergentes, d'interprétations différentes des Écritures, ou encore d'opposition entre autorité de l'Église et conscience personnelle. Non, elles ont des racines plus profondes. En fait, les discussions sur la morale sexuelle portent sur la signification même de la vie.

			L'Église ne cesse jamais de proclamer que le Christ est venu dans le monde non seulement pour nous montrer le sens de la vie, mais également pour nous donner la grâce de surmonter nos peurs, nos blessures, notre égoïsme et nos péchés, afin de vivre conformément à ce sens de l'existence. L'amour vrai est possible. C'est la promesse que l'Église offre dans son enseignement sur la sexualité et le mariage. C'est une bonne nouvelle ! C'est une grande nouvelle !

			Mais, me direz-vous, s'il s'agit d'une si « grande nouvelle » que cela, pourquoi l'enseignement de l'Église est-il si contesté ?

			Soyons honnêtes : les points de litige sont nombreux. D'ailleurs, quand quelqu'un a des comptes à régler avec l'Église catholique, il s'agit presque toujours de problèmes liés au sexe. Qu'il s'agisse de l'enseignement de l'Église sur la contraception (« Allez, vivez un peu avec votre temps ! »), le divorce et le remariage (« Qu'est-ce que vous pouvez être insensibles !… ») ou encore l'ordination sacerdotale réservée aux hommes (« Voilà bien la preuve que l'Église opprime les femmes ! »), ces différends proviennent, en définitive, de visions divergentes de la sexualité.

			Voilà pourquoi il est si important de bien comprendre la nature de la sexualité humaine telle que Dieu nous l'a révélée. Là où l'opinion publique considère que la vision chrétienne en la matière est purement et simplement négative, nous découvrons en réalité, en nous penchant sur les Écritures, que la sexualité dans le plan de Dieu est bien plus grandiose que ce que quiconque pourrait imaginer. Littéralement, c'est quelque chose d'in-croyable. Seule la foi nous permet de croire à ce « grand mystère ».

			La place centrale de la sexualité dans le plan de Dieu

			On le voit, la sexualité est tout sauf une question secondaire. Bien au contraire, le pape Jean-Paul II déclare que l'appel à l'« amour sponsal », révélé à travers notre sexualité, est « l'élément fondamental de l'existence humaine »7. Rien de moins ! Jean-Paul II va jusqu'à dire qu'on ne peut pas comprendre le christianisme si on ne comprend pas la vérité et la signification de la sexualité8.

			La Bible elle-même, du début à la fin, est une histoire de mariage. Elle commence, au livre de la Genèse, avec le mariage d'Adam et Ève et se termine, au livre de l'Apocalypse, avec les « noces de l'Agneau », le mariage du Christ et de l'Église. Tout au long de l'Ancien Testament, l'amour de Dieu pour son peuple est décrit comme l'amour d'un mari pour sa femme et, dans le Nouveau Testament, le Christ vient incarner cet amour. Il vient comme l'époux divin s'unir pour toujours à son épouse, c'est-à-dire à nous-mêmes.

			En utilisant cette comparaison, nous pouvons dire que le plan de Dieu depuis toute éternité est de nous « épouser » (cf. Os 2, 21). Dieu a voulu nous révéler ce plan éternel de telle sorte que nous ne puissions passer à côté. C'est pourquoi il a gravé une image de ce plan au cœur même de notre être d'homme et de femme. Cela signifie que pratiquement tout ce que Dieu veut nous dire ici-bas au sujet de son identité, de la nôtre, du sens de la vie, de la raison pour laquelle il nous a créés, de la manière dont nous devons vivre, et même de notre destinée finale, tout cela est contenu d'une certaine manière dans la vérité et la signification de la sexualité et du mariage. C'est du sérieux !

			Regardons-y donc de plus près.

			Homme et femme : image de la Trinité

			Le livre de la Genèse comporte deux récits de la Création. Dans...


OEBPS/Images/41500.png
Fditions de I'Emmanuel





OEBPS/Images/cover.png
Christopher West

BONNES NOUVELLES SUR

DES__ .
REPONSES A

TOUTES

7.5
QUESTIONS

w5





