
  [image: ]


  
    
      
      
    

    
      
        	
          Les «traditions populaires juives» constituaient pour les tenants de la science du judaïsme (Wissenschaft des Judentums) un domaine marginal en comparaison des études historiographiques, philosophiques et littéraires juives érudites. Les savants allemands entreprirent néanmoins un vaste travail de collecte, d’analyse et de réflexion théorique autour du folklore juif qui contribua à jeter les bases de la discipline. Du XIXesiècle jusqu’à l’aube de la Seconde Guerre mondiale, rabbins, folkloristes amateurs, artistes, collectionneurs et érudits nouèrent ainsi, autour d’enquêtes, de questionnaires, d’inventaires, d’éditions critiques et de l’analyse des sources, de nombreux contacts scientifiques à travers l’Europe, de Paris à Berlin, de Vienne à Budapest...


          Cet ouvrage éclaire cette histoire, trop peu étudiée, du folklore juif à travers les études ethnographiques, les collections privées, la création de musées, les œuvres littéraires dans le cadre de la naissance des «littératures nationales» et des combats identitaires.


          

        

        	[image: ]
      

    
  


  
    
      
      
    

    
      
        	
          Jean Baumgarten, directeur de recherche au CNRS et au Centre de recherches historiques de l’EHESS, est spécialiste de la littérature yiddish ancienne et de l’histoire culturelle du judaïsme ashkénaze.


          


          Céline Trautmann-Waller est professeur en études germaniques à l’Université Sorbonne Nouvelle-Paris3. Ses recherches portent sur l’histoire des sciences humaines dans l’espace germanique au XIXesiècle.

        

        	
          

        
      

    
  


  Sous la direction de

  Jean Baumgarten et Céline Trautmann-Waller


  Rabbins et savants au village


  L’étude des traditions populaires juives

  XIXe-XXesiècles


  [image: logo_CNRS]


  


  


  


  


  


  


  


  


  © CNRS ÉDITIONS, Paris, 2014


  ISBN: 978-2-271-08234-3


  Sommaire


  Introduction


  Modèles-Espaces-Institutions


  Science du Peuple, science des peuples: l’étude des traditions populaires, unmodèletransnational


  Préambule


  Voyages et enquêtes


  Modèle transnational du folklore


  Unités et diversités


  Évanescence et résurrection des traditions


  Des traditions aux arts populaires


  Colonies d’artistes et ateliers artisanaux


  Le musée juif en Europe centrale et orientale avant la Première Guerre mondiale


  Folklore, tradition et francité: le Moyen Âge de la science du judaïsme (1870-1900)


  Philologie romane et science du judaïsme


  Comment peut-on être français? L’avènementscientifique d’un judaïsme médiéval


  Folklore, républicanisme et religion


  Vienne: premiers jalons d’uneethnographiedes Juifs


  Max Grunwald et la science des superstitions


  L’ethnographie juive d’Adolf Jellinek, 1861-1870: un projet précoce


  Budapest: des traditions rabbiniques auxétudes folkloriques


  Savants et comédiens. L’intérêt pour la culture yiddish à Budapest au tournant du XXesiècle


  L’intérêt pour le folklore yiddish danslescerclesacadémiques


  Les traces du yiddish dans la culture populaire théâtres de variétés et cabarets


  Immanuel Löw (1854-1944): unfolkloresavant?


  Le parcours d’Immanuel Löw: repères biographiques


  Une École hongroise? Lexicographie, realia, langues orientales, histoire culturelle et folklore


  La Flore des juifs d’Immanuel Löw: encyclopédismeetfolklore


  Bernard Heller (1871-1943) etl’étudedufolklore juif


  Empire russe: expéditions,collectesetenquêtes


  La première étude ethnographique surlesjuifs de Russie: sciencejuiveouscience impériale?


  Entre culture populaire juive, anthropologie etstatistique: les travaux ethnographiques dela Société historico-ethnographique juive de Saint-Pétersbourg-Petrograd-Leningrad


  Le cadre institutionnel


  Les débuts du travail ethnographique auseindel’EIĖO


  L’intégration des expéditions d’An-Sky etlafondationdu musée


  L’élargissement des recherches ethnographiques sousLev Sternberg


  L’EIĖO comme centre de la recherche ethnographique sur les juifs


  Collecter la Torah du peuple: lathéoriedufolklore juif dansl’expéditionethnographique de An-Sky


  De l’Europe orientale auxAmériques: préservationetreconfiguration d’unpatrimoine englouti


  Les recueils de chants et d’histoires populaires dans la collection Dospoylisheyidntum: Uneentreprisedesauvegarde mémorielle


  Folklore et littérature chez Isaac Bashevis Singer: Rencontres du troisième type


  Développements de l’ethnographie ashkénaze


  Isaac Bashevis Singer: lalittératurecommepalimpseste


  Immersion narrative


  Déterritorialisations fantastiques


  Le discours de l’Histoire


  Témoignage de la fiction


  Imagination matérielle et performativité dulangage


  Autonomie littéraire


  Le langage de la complexité


  Des mêmes auteurs


  Jean Baumgarten


  Céline Trautmann-Waller


  Introduction


  Le terme de «folklore» introduit en 1846 par l’anglais William Thoms connut une carrière rapide et impressionnante. C’est sous l’égide de cette étiquette que l’étude des traditions populaires se développa durant la deuxième moitié du XIXesiècle et au début du XXesiècle dans toute l’Europe, devenant un champ de recherche à part entière et donnant lieu à la création de sociétés savantes, de revues, de congrès, de musées. Les injonctions étaient généralement les mêmes: sauver ce qui était condamné à disparaître avec l’avènement de la modernité et étudier dans les vestiges collectés les particularités de la mentalité populaire, voire celles de différents «esprits nationaux».


  S’intéresser à la manière dont s’est développée l’étude des traditions populaires juives suppose donc au moins deux choses: premièrement, étudier la manière dont ce champ disciplinaire s’est articulé par rapport à différentes traditions d’études juives (l’érudition traditionnelle ou encore la Wissenschaft des Judentums, inspirée par la tradition historico-critique); deuxièmement étudier la manière dont ce champ a interagi avec le modèle international évoqué plus haut, tout en étant marqué par certaines spécificités. Autant en raison d’une très forte mobilité sociale des juifs à cette époque, que de la pression exercée par de nombreux gouvernements pour inciter les juifs à se détourner d’une religion et d’une culture jugées dépassées et parfois menaçantes. L’angoisse de la disparition et les débats provoqués par une modernité envisagée sous l’angle de l’assimilation pouvaient prendre dans ce cas spécifique des formes pour ainsi dire paroxystiques. Ici comme ailleurs, il s’agissait donc de préserver, c’est-à-dire de constituer en patrimoine etde monumentaliser, des pratiques et des objets qui avaient fait partie de l’environnement quotidien et de la vie courante, mais aussi de se ressourcer auprès de traditions dont on avait pourtant souvent tout fait, àpeine quelques décennies auparavant, pour se démarquer et se distancier.


  De manière générale la redécouverte des cultures «populaires» se concevait souvent à l’époque de la vogue du «folklore» comme en opposition à des pratiques scientifiques plus anciennes et plus nettement philologiques. L’idéal consistait ainsi à aller puiser directement «dans le peuple» les témoignages de traditions toujours pratiquées etvécues. Contre des traditions plus livresques centrées selon ces critiques sur des sources avant tout textuelles et anciennes, les folkloristes estimaient ainsi être «en contact» avec le présent, la vie pratique, le peuple, en oubliant tout ce que ce type d’enquête devait au romantisme, précisément très philologique, d’un Jacob Grimm. Un enthousiasme un peu naïf pour le folklore et son étude masquait ainsi un champ de théories et de méthodes étonnamment plus complexe et plus riche qu’on ne le croit souvent, dans ses tentatives d’analyser et de modéliser le «populaire», d’interroger les circulations entre cultures d’«élite» et cultures populaires, entre l’oral et l’écrit. L’intérêt pour les traditions populaires ne constitua donc nullement une exclusivité du romantisme, même si ce dernier l’exacerba, en fit un de ses enjeux centraux et le marqua pour ainsi dire idéologiquement de son sceau. Ce qui étonne au contraire c’est la grande diversité des sources auxquelles une étude des traditions populaires pouvait puiser. Envisager l’émergence d’un intérêt pour les traditions populaires, de méthodes spécifiques dans une extension temporelle large, et en intégrant des figures souvent oubliées au profit des seuls frères Grimm puis de la vogue folkloriste de la seconde moitié du XIXesiècle, permet en même temps de revoir les oppositions simplistes entre l’«archaïque» et le «présent vivant», le «populaire» et le «lettré».


  


  Les traditions populaires furent longtemps considérées comme un domaine mineur au sein des études juives. On pourrait citer en guise d’illustration deux remarques du mentor de la Science du judaïsme, Leopold Zunz. En 1820, il pouvait comparer les Hassidim de Pologne à des «sauvages de Nouvelle Zélande{1}». Pour lui, les récits hassidiques ne sont que des légendes fantaisistes, fruit de l’imagination de disciples égarés par la mystique et les superstitions et dont la science n’a pas à tenir compte. De même, nous pourrions citer cet autre extrait concernant les légendes créées autour du personnage de Rashi{2}:


  
    Un groupe de menteurs malveillants apparut qui inventa toutes sortes de miracles autour du saint homme, autant de remarques qui ne peuvent convenir qu’aux amateurs de mensonges, qui n’ont aucun sens de la réflexion... L’un le décrit comme un faiseur de miracles devant le duc Godefroy de Bouillon, un autre le fait se réveiller de sa mort éternelle pour revenir parmi les vivants ou pour parler en rêve avec un ami. Un autre le fait errer dans différents pays, pour diffuser ses livres dans les synagogues et les écoles, un autre encore enlève ses os de France pour les enterrer dans son tombeau à Prague... Finalement, tout ceci n’est que non-sens et seuls les gens qui aiment les merveilles et ceux qui croient en la magie peuvent s’en servir.

  


  Ces deux opinions témoignent de l’attitude négative des savants juifs allemands qui prévalait au XIXesiècle, lorsqu’on évoquait soit le judaïsme d’Europe de l’Est, soit lorsque des érudits étaient confrontés àdes textes relevant de la «culture populaire juive». Parallèlement aux sources à partir desquelles fonder une science du judaïsme «sérieuse» –au premier chef, la philosophie, l’archéologie, les commentaires rabbiniques, l’histoire et la philologie –, Leopold Zunz circonscrit, pour mieux les maintenir à distance, voire les stigmatiser, les «balivernes ou sornettes rabbiniques» qui ne constituent qu’une partie infime d’un vaste continent marginal, hybride, sauvage, infantile, tissé de croyances irrationnelles, de rituels bizarres, de superstitions exotiques et de créations tératologiques conservées et transmises par le peuple{3}.


  En l’espace d’un demi-siècle, environ entre 1850 et 1900, s’opère une sorte de renversement, marqué par le «retour du refoulé» et la lente redécouverte des traditions populaires juives. Monde dangereux, troublant, fascinant qui forme la part nocturne, cachée, archaïque du judaïsme, qui vient jeter le trouble et s’inviter à la table du monde académique pour en perturber les règles et les classifications. Que faire de ce refoulé «populaire», de ce qui, jusqu’alors, n’avait pénétré que par effraction dans le discours scientifique, rationnel et éclairé? Comment l’intégrer dans le cadre théorique et méthodologique qui se constitue autour de la science du judaïsme? Quels modèles et méthodes utiliser pour domestiquer et apprivoiser ce continent indiscipliné que constitue la «culture populaire juive».


  Dès le début du XIXesiècle, dans les écoles juives proches de la Haskalah, une place est réservée à la statistische Geographie qui comprend la description des modes de vie des peuples et la description des us et coutumes (Sitten, Gebrauche, Lebensart). Mais, ce sont surtout les savants juifs allemands qui furent parmi les premiers à donner, dans leur classification des savoirs, une petite place aux traditions populaires juives. En 1822, Immanuel Wolf, dans sa brochure programmatique sur la Wissenschaft des Judentums, décrit la discipline des Statistiken: «étude statistique du judaïsme en relation avec les Juifs du temps présent dispersés dans les pays du monde{4}». Dénomination reprise par Leopold Zunz qui ajoute le concept de Tradition, comprenant, entre autres, les anecdotes, proverbes, récits, contes et légendes. Il utilise deux autres termes qui s’imposeront: Volkskunde ou Völkerkunde{5}. Le regard distancié, mêlé d’ironie condescendante, permet de brider cette matière intrigante, débordante et irrationnelle, tout en rendant possible un discours scientifique qui participe à la reconnaissance du domaine. Les savants oscillent entre l’émerveillement devant les «trésors du patrimoine populaire juif» et le souci de classification, de rationalisation, nécessaire pour tenir en respect cette part obscure du passé lointain du judaïsme. Jusqu’au milieu du XIXesiècle, les traditions populaires sont définies comme des «survivances», des «restes», des «vestiges» d’une époque primitive du peuple juif, qui se perpétue dans des coutumes «barbares», des croyances insensées et des récits abracadabrants, qu’il faut à la fois tenir à distance et répertorier. On ne peut s’empêcher de faire un parallèle avec la conception des représentations populaires chez Freud, assimilées, comme il le dit dans Moïse et le monothéisme, à des «traces mnésiques inconscientes des impressions du passé{6}». Un pont est ainsi jeté entre la psychologie individuelle et la psychologie collective, entre les symptômes et les croyances populaires.


  C’est une nouvelle génération de savants, entre la fin du XIXe et le début du XXesiècle, à travers toute l’Europe, de Vienne, Budapest, Paris à Londres qui posera les fondements de l’étude scientifique des traditions populaires juives. L’épicentre de cette transformation culturelle se situe tout d’abord à Hambourg (puis à Vienne) où, en 1898, le rabbin Max Grunwald, fonde la Gesellschaft für Jüdische Volkskunde, et, l’année suivante, les Mitteilungen der Gesellschaft für Jüdische Volkskunde; puis, au début du XXesiècle, le musée juif de Hambourg. La discipline du folklore juif se développe et se ramifie dans les principales capitales d’Europe, alors que se multiplient les revues, musées, sociétés ethnographiques et que se crée une sorte de «république des folkloristes juifs» à travers l’Europe. Il s’agissait de collecter, d’étudier le maximum de traces de modes de vie traditionnels en train de se transformer, d’enrayer la vague d’assimilation, en montrant la beauté, la richesse et la pérennité des coutumes juives, mais aussi d’appliquer les méthodes de la science du judaïsme à des sources (orales, écrites) qui avaient été longtemps négligées et, par le biais du comparatisme, d’entrevoir la tradition juive dans une relation de complémentarité, de réciprocité, dans un jeu de miroirs avec les cultures majoritaires qu’elles soient chrétienne ou musulmane, au fil des médiations, des influences et des échanges.


  Un autre foyer se créa, à la même époque en Europe orientale – à Varsovie, Vilna, Saint-Pétersbourg –, en réaction aux conceptions de la Wissenschaft des Judenthums{7}. La culture populaire juive n’est plus considérée comme un simple objet d’étude, laissant sous-entendre un appauvrissement, un dessèchement, voire une disparition du judaïsme, mais comme une force créatrice, un des moteurs de la renaissance culturelle juive{8}. Les savants d’Europe orientale sont influencés par l’idéologie du Bund, du Folkspartei et du populisme russe, qui enjoignait «d’aller vers le peuple{9}». Ce mot d’ordre qui, par un étrange rapprochement, faitpenser à l’injonction des rabbis du Talmud lorsqu’ils disaient, à proposde l’observance des coutumes (Minhagim): «va et observe ce que le peuple dit ou fait» (voir Talmud de Jérusalem, Préah, 7, 5; 20c).


  Alors que l’antisémitisme tendait à réduire la culture juive à un amas hétéroclite de coutumes hybrides, les savants juifs d’Europe orientale assignent au folklore une place centrale, non seulement pour la connaissance du passé juif, mais aussi dans la perspective du combat pour l’obtention des droits civiques et du renouveau culturel. Comprendre, étudier et présenter le passé juif n’est pas considéré comme une activité d’antiquaires, de collectionneurs ou d’entomologistes, mais dans la perspective de la construction de la culture juive moderne. L’expédition ethnographique de S.An-Sky en 1912 et la création du YIVO (Institut scientifique juif) en 1925 à Vilna, institution dans laquelle existait une section consacrée à l’étude du folklore juif, constituent deux des temps forts de cette redécouverte des traditions populaires juives en Europe orientale.


  Il serait toutefois limitatif de ne présenter ce domaine qu’en termes d’opposition entre deux conceptions dominantes, l’une centrée sur l’Europe occidentale, l’autre sur l’Europe orientale. La circulation des savoirs, la mobilité des savants, l’influence des traditions érudites locales, l’institutionnalisation du folklore juif dans des contextes géographiques variés nécessitent d’éclairer une pluralité de modèles, certes interconnectés. Ainsi en est-il des pôles culturels et des capitales situées dans l’espace culturel européen. On pense au centre viennois où, à la fin des années 1890, l’étude des traditions populaires juives prend un essor important avec la création, par le rabbin viennois Max Grunwald (1871-1953), d’une société savante (Gesellschaft für Jüdische Volkskunde), d’une revue (Mitteilungen (der Gesellschaft) für Jüdische Volkskunde (1898-1929) et d’un musée (Museum für Jüdische Volkskunde). On pense aussi, entre autres, à Budapest où, au sein du séminaire rabbinique, travaillèrent quelques-unes des plus grandes figures de la science du judaïsme en Europe, dont Ignác Goldziher. Mais tous les savants qui travaillèrent au sein de ces institutions nouèrent des liens avec des chercheurs, des institutions, des musées, des sociétés savantes créant ainsi un vaste réseau européen des études folkloriques.


  


  L’histoire de l’étude des traditions populaires juives, telle qu’elle estsouvent vue aujourd’hui, obéit à un schéma narratif assez simple, construit autour d’oppositions telles que bourgeois/populaire, Est/Ouest, patrimoine passé/patrimoine vivant, déployées sur un axe temporel: face à un monde juif d’Europe occidentale cédant aux sirènes de la modernité –en voie d’assimilation, d’embourgeoisement, de plus en plus détaché du judaïsme traditionnel –, les Juifs d’Europe de l’Est, issus majoritairement des couches populaires et restés pour cette même raison fidèles aux traditions juives, auraient préservé un judaïsme à la fois populaire et vivant. Du côté occidental, la science elle-même, objectivante et historicisante, n’aurait donc fait que creuser le fossé et «enterrer» le judaïsme. Le monde d’Europe orientale servit non seulement de «conservatoire» des traditions, mais également de source d’inspiration pour une nouvelle génération d’intellectuels juifs qui opérèrent, à l’Est comme à l’Ouest, au début du XXesiècle une réévaluation de traditions auparavant jugées arriérées, superstitieuses, et développèrent, contre la science du judaïsme, une pratique scientifique, en prise avec la vie, qui au lieu de se distancier de son objet par sa méthode même («occidentale», rationaliste, historico-critique) aurait redécouvert les potentialités d’un monde injustement dénigré. Cette redécouverte se voulait souvent fécondée et inspirée, dans sa pratique savante elle-même, par les formes traditionnelles de l’étude. L’anéantissement des traditions juives dites populaires par la Shoah a ajouté une strate supplémentaire – évidemment terrible –, à ce drame de la disparition, contribuant logiquement à une idéalisation à la fois des traditions elles-mêmes et de l’étude qui en avait été développée dans différents contextes au tournant des XIXe et XXesiècles.


  Ce récit contient évidemment une part de vérité mais par son caractère unilatéral, il masque une étonnante complexité de l’histoire de l’étude des traditions populaires juives et de sa géographie, des circulations de modèles et de concepts qui l’ont marquée. Ce volume souhaiterait contribuer à ouvrir l’éventail des récits et à remettre en question certains schémas trop simplistes. Ainsi une certaine historiographie de l’émergence des études folkloriques juives reste prise dans les paradigmes de la fin du XIXe et du début du XXe et, lorsqu’elle veut critiquer les clichés qui ont longtemps relégué dans les marges de l’étude scientifique – voire de la culture tout court –, les cultures juives populaires, elle perpétue parfois une dichotomie Est/Ouest, née du mépris d’une bonne partie des juifs assimilés pour leurs coreligionnaires, ne faisant qu’en inverser les valorisations positive et négative et restant ainsi sans le vouloir tributaire d’un romantisme qui, au nom de l’idéalisation du «peuple» comme entité ethnique, a fourni certains de ses modèles à l’antisémitisme. Cette perspective empêche souvent aussi d’interroger véritablement l’élaboration des traditions populaires juives comme patrimoine et de se demander concrètement qui construisit quel type de patrimoine, pour quel public et dans quel but. La réponse à ces questions ne peut pas être la même dans tous les cas et nous oblige à entrer dans le détail de configurations locales, particulières tant du point de vue culturel que du point de vue socio-politique.


  En ce qui concerne la Russie, on peut souligner pour commencer qu’elle connut le déploiement d’une pratique d’enquête et d’enregistrement des traditions juives dans un contexte impérial, avant même la période de la Société historico-ethnographique juive de Saint-Pétersbourg (Claire LeFoll). Cette dernière, fondée en 1908, se révèle elle-même (Kerstin Armborst-Weihs) comme un espace bien plus divers et conflictuel que la mise en avant de la seule figure d’An-Sky et de ses options politiques et méthodologiques ne le laisse supposer. L’expédition de ce dernier n’en constitue pas moins un moment tout à fait essentiel dans l’histoire de l’étude des traditions populaires juives (Nathaniel Deutsch). De manière générale, il importe aussi de souligner combien certaines des théories et des pratiques développées au sein dela Société historico-ethnographique juive de Saint-Pétersbourg sontmarquées par un nationalisme méthodologique qui n’est guère original. Inversement un rabbin autrichien comme Adolf Jellinek (Carsten Wilke) défendait dans une étude au titre pourtant ethnicisant, La tribu juive, un espoir presque messianique dans une association cosmopolite des peuples. En France les savants juifs nourrissent une méfiance viscérale à l’égard de thèmes susceptibles d’alimenter un mysticisme des origines, ce qui apparaît notamment dans leur divergence par rapport àune interprétation racialisée du Moyen Âge français après 1870 (Perrine Simon-Nahum). Réfutant l’idée que la littérature populaire témoignerait à elle seule de la résurgence de l’âme des peuples, ils refusent en même temps de voir dans les légendes médiévales autre chose que des productions culturelles analogues à une littérature de lettrés.


  Le cas de Max Grunwald (Dominique Bourel), fondateur à la fin du XIXesiècle d’une revue et d’un musée dédiés aux traditions populaires juives, invite à s’interroger sur l’émergence d’un nouvel intérêt pour le monde populaire, précisément dans un contexte de très forte assimilation, selon une logique propre à l’ensemble du champ (Anne-Marie Thiesse). Plus largement, c’est le lien entre muséification du monde juif et l’Europe centrale qui demande à être étudié (Krzysztof Pomian). Toujours en Europe centrale, la Hongrie, abordée ici à travers les figures de Bernhard Heller (Jean Baumgarten) et d’Immanuel Löw (Céline Trautmann-Waller), se révèle un contexte où érudition classique et intérêt pour les traditions populaires pouvaient se compléter et se féconder mutuellement, poussant à découvrir – derrière le «présent» des traditions populaires – des liens avec des sources archaïques qui n’étaient pas forcément classifiables comme «populaires»; ainsi qu’à ouvrir l’étude des cultures «classiques» à des aspects que l’on avait longtemps trouvé commode de reléguer au domaine du «populaire» – le corps, la sexualité, les pratiques magiques, etc. Une étude de la présence du yiddish à Budapest autour de 1900 (Csaba Tibor Tóth) oblige quant à elle à distinguer le «folklorique» du «populaire» et à envisager autant l’intérêt des milieux savants juifs hongrois pour le folklore yiddish, que celui d’une partie importante de la population juive pour la culture populaire des cabarets et des théâtres de variété. Cette situation annonce aussi les échanges importants qui existèrent après 1945 entre folklore et littérature et qui à dire vrai étaient présents au moins depuis l’époque de Peretz et d’An-Sky. Le cas d’Isaac Bashevis Singer (Carole Ksiazenicer-Matheron) nous invite à nous interroger sur les mutations du lien au folklore juif, notamment dans un contexte post-génocidaire et américain. Son œuvre littéraire, nourrie par le folklore mais proscrivant toute mythification idéalisante de ce dernier, ne cherche pas à en dépasser l’étrangeté radicale – comme c’était généralement le cas dans les démarches ethnographiques –, mais invite le lecteur à la rejoindre dans un monde où les normes collectives sont brouillées par l’imagination fictionnelle et la fusion des temporalités. L’histoire d’une entreprise comme «Dos poylishe yidntum» (Judith Lindenberg), cent soixante-quinze volumes publiés à Buenos Aires de 1946 à 1966, montre quant à elle combien après 1945 la collection, sous la forme de rééditions, dans le même temps prolonge un geste de l’histoire des savoirs dans le monde yiddish – celui de la collecte –, et lui confère un sens nouveau – celui de la commémoration.


  


  L’objet du présent volume est donc d’éclairer cette histoire, la naissance d’une discipline – l’étude des traditions populaires juives – en axant la réflexion autour de quelques axes.


  D’abord une dimension théorique, concernant les méthodes et les présupposés de ce champ de savoir. Àune extrémité, on distingue des savants qui englobent le folklore juif au sein du vaste ensemble des cultures européennes, à la recherche de matrices universelles, de thèmes récurrents qui constituent les fondements des mythologies des peuples d’Europe. Le peuple juif n’est qu’un rameau d’un vaste ensemble de cultures, de pratiques, de coutumes, de traditions orales et écrites interconnectées, partagées. Friedrich Salomon Krauss{10}, spécialiste du folklore érotique dont les écrits alimentèrent les discussions préparatoires à la fondation de la Société psychanalytique de Vienne, correspondant de Freud et rédacteur du Am Ur-Quell, Monatschrift für Volkskunde, considérait ainsi que le folklore juif faisait partie intégrante du folklore allemand. Àl’opposé, pour d’autres savants, il s’agissait –sans nier les passages, les transferts, la circulation des artefacts, la porosité entre les peuples et les cultures – de dégager les formes et les ingrédients constitutifs de la culture juive. S.An-Sky reste, sans doute, le représentant le plus remarquable de cette approche, lui qui, l’un des tout premiers, a défini les traits structurels des traditions folkloriques juives{11}.


  Une deuxième dimension du volume concerne la circulation des savoirs et les liens intellectuels qui unissent les savants (folkloristes) juifs dans l’espace culturel européen. Un subtil maillage se tisse entre Varsovie, Saint-Pétersbourg, Berlin, Budapest, Vienne et Paris, ponctué de correspondances privées, d’échanges intellectuels, de voyages de savants, de rencontres, d’analyses croisées de traditions orales populaires juives. Si cette greffe prit relativement rapidement, c’est suite à l’institutionnalisation du domaine du folklore juif, avec la création concomitante (dans les dernières années du XIXe et le début du XXesiècle à travers l’Europe) de sociétés savantes, de revues ethnographiques, d’universités populaires, de collections privées, de musées qui s’érigent en espace culturel, identitaire et en lieux de mémoire. Il s’agit de conserver, exposer, mettre en scène le passé juif et montrer les formes vivantes de la culture juive au présent.


  Le volume s’applique parallèlement à mettre en lumière la vie et l’œuvre de quelques personnalités marquantes qui ont participé à la fondation et à la reconnaissance du domaine des traditions populaires juives. Savants qui jalonnent cette aventure intellectuelle, comme autant de bâtisseurs, de fondateurs, de créateurs d’histoire et de mémoire.


  Nous n’avons pas oublié, enfin, de montrer combien la littérature apparaît, à partir du XIXesiècle, comme un remarquable vecteur de données ethnographiques et d’informations folkloriques. Nombre d’écrivains, taraudés par le sentiment obsédant d’une fin prochaine, sont animés par une pulsion presque obsessive de décrire, de sauver de l’oubli. D’où ce «vertige de l’inventaire» qui traverse nombre de fictions hantées par l’urgence de raconter la civilisation juive à une époque de mutation irréversible. L’angoisse de la disparition pousse les écrivains à inventorier, engranger, nommer tous les éléments éparpillés de la culture populaire juive et à en intégrer les ingrédients comme fondement d’une esthétique moderne.


  Modèles-Espaces-Institutions


  Science du Peuple, science des peuples: l’étude des traditions populaires, unmodèletransnational


  Préambule


  L’étude des traditions populaires juives, dès son essor au XIXesiècle, s’inscrit dans un vaste ensemble d’entreprises érudites qui décrivent et commentent toutes les cultures populaires du continent européen. L’intérêt des lettrés pour ces cultures populaires, jusque-là sporadique et limité, a pris une ampleur considérable en Europe à partir du second XVIIIesiècle, dans le cadre du grand mouvement de transformation politique, sociale et culturelle qui s’engageait. Des us et coutumes antérieurement tenus pour grossiers et indignes d’intérêt intellectuel sont devenus objets légitimes d’activité lettrée, sujets de publications et de communications savantes. La pratique d’érudits s’institutionnalise progressivement jusqu’à se revendiquer, au milieu du XIXesiècle, comme une science à part entière prenant place parmi les nouvelles disciplines qui rendent compte de l’homme et de la société. La sécularisation progressive du politique et du social, la contestation des anciens principes de pouvoir, ont fait surgir des interrogations nouvelles sur le Peuple – au sens social – et les peuples – au sens ethnique – qui sont désormais perçus comme facteurs déterminants de l’histoire et du destin des États. Dès lors que le changement –et non plus la reproduction – apparaît comme le mode –espéré ou redouté – régissant le devenir des sociétés européennes, leur rapport au temps devient un sujet de réflexion intellectuelle primordial. Cela a pour conséquence le développement de la philosophie de l’histoire et l’expansion de l’historiographie, mais aussi la multiplication des études sur les us et coutumes populaires. L’entrée dans la modernité a donné un nouveau statut à ces usages, en les inscrivant dans la temporalité et en interrogeant leur statut de «traditions». Pour leurs analystes, les traditions populaires sont inscrites au passé dans la longue durée, et dépourvues d’avenir. Ce singulier rapport au temps explique la double fonction qui leur est constamment assignée dans la construction des nations modernes: elles attesteraient de l’ancienneté d’une communauté nationale dont la culture a été transmise de génération en génération tandis que l’évocation de leur disparition dans le monde contemporain induit l’appel pressant à la sauvegarde d’un patrimoine collectif et la stimulation du sentiment d’appartenance commune. La connaissance des traditions relève désormais du culte patriotique auquel doivent s’adonner les membres de toute nation. Comme l’exprime l’auteur d’une brochure consacrée en 1879 à une institution pionnière, le musée d’Ethnographie de Stockholm:


  
    «Chaque peuple doit posséder un jour son musée d’Ethnographie nationale, où il viendra tremper sans cesse sa culture indigène et chercher dans les souvenirs des générations passées des exemples de patriotisme, des modèles et des motifs propres à conserver à ses travaux et à son activité une large et puissante empreinte nationale{12}.»

  


  Pas de nation digne de ce nom, donc, sans des traditions populaires spécifiques. Mais, comme le souligne bien cette injonction universelle au musée identitaire, les traditions populaires sont mises en étude et en valeur selon un modèle transnational, conséquence d’intenses échanges entre spécialistes de ce nouveau savoir. C’est bien dans un cadre transnational que sont déterminées les pratiques jugées dignes d’observation et d’analyse, que sont élaborées les théories et les méthodes d’étude tenues pour pertinentes, que sont expérimentées les institutions de valorisation (associations, musées, collections éditoriales). L’affirmation d’une nation juive passe donc nécessairement par l’étude et la mise en valeur de traditions populaires spécifiques, selon des principes analogues à ceux qui ont cours pour les autres constructions nationales. Et, selon le processus commun, ces traditions menacées vont être proposées comme références fondamentales d’une culture nationale répondant à la double injonction de la modernité et de l’authenticité.


  Voyages et enquêtes


  L’observation et la consignation systématique des traditions populaires ont commencé, dans l’Europe du XVIIIesiècle finissant, comme résultat d’entreprises de réforme qui s’exerçaient à différents niveaux. La volonté de certains pouvoirs monarchiques ou princiers d’améliorer la gestion économique et administrative de leur État faisait apparaître la nécessité d’un savoir précis sur le territoire, ses ressources, ses populations. Pour bien administrer, il faut connaître... La «statistique» comme science auxiliaire du gouvernement s’est développée selon une approche pragmatique et rationnelle, amenant à consigner non seulement les techniques de production mais aussi les «mentalités» et les usages. Ainsi s’est constituée une première Volkskunde{13}, nourrie d’observations produites par des administrateurs ou des voyageurs, éventuellement missionnés. Plus radical dans sa volonté de réforme – pour ne pas dire révolutionnaire, puisqu’il mettait en question les fondements des pouvoirs –, un autre courant s’est investi dans la détermination des communautés politiques et sociales «naturelles», opposées à l’artificialité et à l’instabilité des États monarchiques issus des conquêtes militaires et des alliances dynastiques. L’esprit du peuple, ses traditions, étaient alors tenus pour preuve de l’existence d’une communauté naturelle, établie en des temps très anciens et ayant préservé sa culture par une transmission de génération en génération. Les traditions populaires représentaient alors les archives de la nation, ses documents d’identité: leur étude s’avérait indispensable pour connaître la communauté légitime détentrice de la souveraineté. Comme l’exprimait, parmi les premiers, Johann-Gottfried Herder:


  
    «Tous les peuples non policés chantent, agissent. Ils chantent leurs actions. Leurs chants sont archives du peuple, trésor de sa science et de sa religion, de sa théogonie et de ses cosmogonies. Ils sont le trésor des hauts faits des pères, retracent leur histoire, portent l’empreinte de leur cœur, illustrent leur vie domestique dans la joie et la peine, au lit nuptial et à la tombe{14}.»

  


  Dès la fin du XVIIIesiècle, le recueil des traditions populaires –dans les débuts il s’agit essentiellement de la littérature orale – devient activité patriotique de jeunes lettrés soucieux de mettre au jour et de faire connaître le trésor de leur nation. Une hypothèse est communément formulée, qu’ont illustrée notamment les publications par James Macpherson des épopées attribuées au barde celtique Ossian: les chants populaires contemporains seraient les fragments d’antiques épopées, aussi grandioses et prestigieuses que l’Iliade et l’Odyssée. Alors que les traditions populaires avaient jusque-là été tenues pour infra-culturelles et grossières, elles sont désormais rehaussées au niveau de la plus prestigieuse culture, celle qui est enseignée aux plus hauts niveaux d’instruction. Dans cette perspective, les «superstitions» populaires changent de sens: elles ne sont plus croyances absurdes, déviantes, hérétiques par rapport à une orthodoxie religieuse mais elles sont requalifiées – selon le sens étymologique du terme – en survivances, traces, vestiges d’une culture originelle. Elles sont même investies d’une valeur d’authenticité nationale dont la haute culture serait, elle, dépourvue. Une idée essentielle de la modernité nationale est ici exprimée: le Peuple (au sens social) est conçu comme le véritable dépositaire de la culture nationale originelle, celle du peuple entendu dans un sens ethnique. Et cela en vertu de la tradition, qui aurait assuré la transmission à travers les siècles de l’héritage commun. Les élites sociales, en revanche, sont accusées d’avoir trahi le devoir de transmission de cet héritage, en cédant à la séduction d’une haute culture internationale sans véritables racines. Ces considérations sur la culture populaire reposent sur un postulat, qui fait de la nécessité vertu. La pauvreté et l’isolement assureraient la valeur de laculture populaire, assez fermée sur elle-même pour être dans la modernité le véritable reliquaire de la culture ancestrale. Le terme alors fréquemment usité de «reliques», pour désigner la tradition populaire, correspond bien à cette religion séculière de la modernité qu’est le culte de la nation. En un âge où, après les découvertes de Pompéi, se répand la passion archéologique, l’étude des traditions populaires est pensée comme archéologie du national; les enquêtes au plus profond des isolats – îles ou montagnes inhospitalières –, seraient les plus riches chantiers de fouilles de la culture nationale.


  L’injonction patriotique au recueil des reliques nationales ne relève pas, tant s’en faut, des mêmes objectifs que le relevé, à usage gouvernemental, de données «statistiques» sur la population. Mais les deux logiques peuvent se renforcer mutuellement, enrichissant les consignations de données, les publications et suscitant de nouvelles curiosités{15}. Le cas de l’enquête lancée pour la passation du questionnaire de l’Académie celtique illustre bien le croisement de ces deux perspectives d’investigation des traditions populaires. Àla fin du XVIIIesiècle, la monarchie française avait déjà lancé des enquêtes pour mieux connaître l’état du pays et «l’esprit de la population». Les gouvernements de la période révolutionnaire ordonnent de nouvelles investigations, pour recenser des archaïsmes appelés à disparaître (par exemple, la fameuse étude de l’abbé Grégoire, Rapport sur la nécessité et les moyens d’anéantir les patois et d’universaliser l’usage de la langue française{16}.) Mais la proclamation de la souveraineté nationale{17} a aussi posé avec acuité la question de la composition de la nation et de ses frontières. Qu’est-ce que la nation française, quelles sont ses origines, quel est son territoire propre? Ces interrogations sont au cœur, notamment, des objectifs de l’Académie celtique, créée en 1804 et qui compte parmi ses fondateurs nombre de notables républicains, comme Jacques Cambry, nommé en 1794 commissaire des Sciences et des arts en Bretagne et auteur d’un rapport fouillé sur le nouveau département du Finistère, son économie, ses populations et leurs usages{18}. Tandis que la nouvelle structure administrative napoléonienne systématise les enquêtes «statistiques» sur la France impériale, l’Académie celtique propose une «statistique des temps anciens». Il s’agit en fait de mettre au jour les «monuments», les traces, des origines gauloises, notamment par le questionnement des archives «non écrites»: à savoir les us et coutumes antiques préservés par la tradition populaire. Le très copieux questionnaire élaboré par les membres de l’Académie{19} exprime une volonté d’exhaustivité. Comme l’indique le discours d’ouverture de l’Académie, le projet est:


  
    «1ode retrouver la langue celtique dans les auteurs et les monuments anciens; dans les deux dialectes de cette langue qui existent encore, le breton et le gallois, et même dans tous les dialectes populaires, les patois et jargons de l’empire français, ainsi que les origines des langues et des noms de lieux, de monuments et d’usages qui en dérivent, de donner des dictionnaires et des grammaires de tous ces dialectes, qu’il faut se hâter d’inventorier avant leur destruction totale; 2ode recueillir, d’écrire, comparer et expliquer toutes les antiquités, tous les monuments, tous les usages, toutes les traditions; en un mot, de faire la statistique antique des Gaules, et d’expliquer les temps anciens par les temps modernes.


    [...] Ses moyens, c’est d’interroger les vivants et les morts, les choses, les mots, les lieux et les personnes sur l’état ancien des Gaules{20}.»

  


  Le relevé systématique des traditions, sur tout le territoire de l’État et dans toutes les langues et dialectes, a donc ici pour but de produire une description du passé aussi méthodique que celle du présent, pour la «gloire de la patrie, Gloriae majorum{21}». Mais, comme l’implique la situation de la France napoléonienne, la logique patriotique nationale (la quête des ancêtres spécifiques) croise une logique impériale (mettre en statistique la totalité du territoire sous domination française{22}). Le projet de l’Académie est donc «de faire voyager tous les ans, dans l’empire français quelques-uns de ses membres, à l’exemple de l’Académie des sciences de Pétersbourg, et de plusieurs autres sociétés célèbres, nationales et étrangères{23}.» La référence aux modèles étrangers est ici explicite. Elle devient une constante quasi systématique dans les programmes d’exploration des particularités traditionnelles, relevant de la dynamique d’émulation qui imprègne la formation des cultures modernes.


  Modèle transnational du folklore


  Jakob Grimm, qui devient membre correspondant de l’Académie celtique en 1811, forge le projet de fonder en Allemagne une société du même type. En 1815, alors qu’il est à Vienne en tant que secrétaire de la délégation de la Hesse pour le Congrès, il lance une circulaire à cette fin, incitant les lettrés allemands à s’associer pour recueillir chants, contes, proverbes, traditions et il propose un questionnaire. Le contexte politique étant peu favorable, le projet est abandonné – puis relancé, à nouveau sans succès – dans les années 1820. En revanche, par leur œuvre personnelle et le gigantesque réseau de correspondants qu’ils ont établi sur le continent, les Grimm deviennent références majeures pour toutes les entreprises de collectes de traditions populaires effectuées dans les différents pays: sources d’inspiration, évaluateurs auprès de qui est sollicitée la validation du travail d’enquête, diffuseurs et préfaciers de prestige.


  Le terme folklore apparaît en 1846 dans une lettre de William Thoms à la revue britannique The Atheneum{24}. Le néologisme forgé par Thoms renvoie à une étymologie saxonne qui lui paraît appropriée pour désigner l’étude de la tradition nationale anglaise. Mais ce néologisme est un décalque du terme allemand de Volkskunde. Et cette même lettre est enfait un vibrant hommage à Grimm, modèle à transposer en Grande-Bretagne selon Thoms:


  
    «[...] until some James Grimm shall arise who shall do for the Mythology of the British Islands the good service which that profound antiquary and philologist has accomplished for the Mythology of Germany. The present century has scarcely produced a more remarkable book, imperfect as its learned author confesses it to be, than the second edition of the ‘‘Deutsche Mythologie’’ [...] The connexion between the FOLK-LORE of England (remember I claim the honour of introducing the epithet FOLK-LORE, asDisraeli does of introducing FATHER-LAND, into the literature of this country) and that of Germany is so intimate that such communications will probably serve to enrich some future edition of Grimm’s Mythologie{25}.»

  


  Un siècle plus tôt, un transfert du même type s’était effectué, en sens inverse: Herder appelait de ses vœux un Macpherson tyrolien ou bavarois qui ferait pour l’Allemagne ce que le collecteur écossais des épopées ossianesques avait fait pour le Royaume-Uni. Il assignait aussi comme tâche aux érudits de toutes les nations européennes d’entreprendre sans tarder les indispensables opérations de collectes. Thoms, àson tour, va inciter à la constitution de réseaux internationaux defolkloristes.


  {1}Cité par Steven E.Ascheim, Strangers and Brothers, The East European Jew in German and German Jewish Consciousness (1800-1923), Madison, University of Wisconsin Press, 1982, p.14; voir également Barbara Kirshenblatt-Gimblett, «Folklore, Ethnography and Anthropology», The Yivo Encyclopedia of Jews in Eastern Europe, Gershon D.Hundert (éd.), New York, Yivo, New Haven, Yale University Press, 2010: http://www.yivoencyclopedia.org/article.aspx/Folklore_Ethnography_and_Anthropology (consulté le 14avril 2014).


  {2}Leopold Zunz a rédigé une étude sur Rashi et son commentaire de la Bible: «Salomon ben Issac, genannt Raschi», in Zeitschrift für die Wissenschaft des Judentums, 1, 1822, p.277-384. Pour Zunz, les légendes médiévales nées autour du personnage n’ont rien à voir avec l’œuvre et la personnalité de Rashi. Ces légendes nées de l’imagination populaire doivent être exclues de l’étude scientifique prônée par les savants de la Wissenschaft des Judentums.


  {3}Sur la représentation du folklore et des traditions populaires juives au XIXesiècle, voir Barbara Kirschenblatt-Gimblett, «Problems in the Early History of Jewish Flokloristics», Proceedings of the Tenth World Congress of Jewish Studies, vol.2, 10D2, 1989, p.21-31; id. «Folklore, Ethnography and Anthropology», op.cit.


  {4}Immanuel Wolf, «Über den Begriff einer Wissenschaft des Judentums», in Zeitschrift für die Wissenschaft des Judentums (ZWJ), 1, 1823, p.1-24.


  {5}Leopold Zunz, «Grundlinien zu einer künftigen Statislik des Juden», in ZWJ, 1.3, 1823, p.523-532.


  {6}Sigmund Freud, Moïse et le Monothéisme, Paris, Gallimard, 1948, p.126, 136.


  {7}Delphine Bechtel, La Renaissance culturelle juive en Europe centrale et orientale, 1897-1930, Paris, Belin, 2002.


  {8}Nokhem Stiff, Vegn a yidishn akademishn institut, Berlin, Yivo, 1925.


  {9}Nathaniel Deutsch, The Jewish Dark Continent, Life and Death in the Russian Pale of Settlement, Cambridge, Harvard University Press, 2011.


  {10}Ines Köhler-Zülch, «Friedrich Salomo Krauss», in Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung, vol.8, DeGruyter, 1996, p.352-358.


  {11}Sur les écrits folkloriques de S.An-Sky, voir S.An-Sky, Gezamlte shriftn, New York, Varsovie, Verlag An-Sky, tome15, 1928.


  {12}J.-H.Kramer, Le Musée d’ethnographie scandinave à Stockholm, fondé et dirigé par Arthur Hazelius, notice historique et descriptive, Stockholm, P.A.Norstedt, 2eéd., 1879, 64pages.


  {13}Voir H.Bausinger, Volkskunde ou l’ethnologie allemande, D.Lassaigne & P.Godenir (trad.), Paris, Éditions de la Maison des sciences de l’homme, 1993, (édition originale en allemand: Volkskunde, Tübinger Verein für Volkskunde, 1971).


  {14}J.-G.Herder, «Von Ähnlichkeit der mittleren englischen und deutschen Dichtkunst, nebst Verschiedenem, das daraus folget» (De la similitude des arts poétiques en moyen anglais et moyen allemand), in Deutsches Museum, novembre 1777.


  {15}Voir B.Rupp-Eisenreich & S.Justin (éds.), Kulturwissenschaft im Vielvölkerstaat, zur Geschichte der Ethnologie und verwandter Gebiete in Österreich, ca. 1780-1918, Vienne, Böhlau, 1995.


  {16}H.Grégoire, Rapport sur la nécessité et les moyens d’anéantir les patois et d’universaliser l’usage de la langue française, Imprimerie nationale, 4juin 1794).


  {17}La déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen, du 26août 1789, fait référence à la Nation en son articleIII: «Le principe de toute souveraineté réside essentiellement dans la Nation. Nul corps, nul individu ne peut exercer d’autorité qui n’en émane expressément.» Mais aucune définition de la nation n’est fournie.


  {18}J.Cambry, Voyage dans le Finistère, ou État de ce département en 1794 et 1795, Imprimerie-Librairie du Cercle social, anVII [1799].


  {19}Voir notamment M.Ozouf, «L’invention de l’ethnographie française: le questionnaire de l’Académie celtique», in Annales. Économie, Sociétés, Civilisations, vol.36, no2, 1981, p.210-230; et Aux sources de l’ethnologie française. L’Académie celtique, édité et préfacé par N.Belmont, Paris, Éd. du CTHS, 1995.


  {20}Discours d’ouverture, «Sur l’établissement de l’Académie Celtique, les objets de ses recherches et le plan de ses travaux; lu à la première assemblée générale de cette Académie; le 9germinal anXIII, par le Secrétaire perpétuel» (Éloi Johanneau), Mémoires de l’Académie celtique, t.I, 1807, p.63-64.


  {21}«Le désir de retrouver et de réunir les titres de gloire légués à leurs descendants par les Celtes, les Gaulois et les Francs, a fait naître l’Académie celtique». (A.Lenoir, «Épître dédicatoire à sa Majesté l’Impératrice et Reine», in Mémoires de l’Académie celtique, ou recherches sur les antiquités celtiques, gauloise et française, tomeI, 1807).


  {22}Une grande enquête sur base du questionnaire de l’Académie celtique est ainsi passée dans les départements créés – brièvement – dans l’Italie du Nord sous contrôle napoléonien. Voir G.Tassoni, Arti e Tradizioni Popolari, le inchieste napoleoniche sui costumi e les tradizioni nel regno italico, Bellinzona, LaVesconta, 1973.


  {23}E.Johanneau, «Discours d’ouverture», in Mémoires de l’Académie celtique, t.I, 1807.


  {24}«Your pages have so often given evidence of the interest which you take in what we in England designate as Popular Antiquities, or Popular Literature (though by-the-bye it is more a Lore than a Literature, and would be most aptly described by a good Saxon compound Folk-Lore, – the Lore of the People) that I am not without hopes of enlisting your aid in garnering the few ears which are remaining, scattered over that field from which our forefathers might have gathered a goodly crop.», W.J.Thoms, «Folk-Lore», The Atheneum, 22août 1846.


  {25}Ibid.


  CNRS ditions


  Retrouvez tous les ouvrages de CNRS ditions


  sur notre sitewww.cnrseditions.fr

OEBPS/Images/couv.jpg
Sous la direction de

Jean B ten & Céline Ti Waller

L'étude des traditions populaires juives

XIX¢ - XX¢ siecles







OEBPS/Images/logo_CNRS.jpg
CNRS EDITIONS

15, rue Malebranche — 75005 Paris








